
 

 

European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA) 
Available Online at:  https://www.scholarzest.com 
Vol. 6 No.07, July 2025  
ISSN: 2660-5589 

 

18 | P a g e  

THE BEAUTY OF ARABIC IN EXPLAINING THE PRINCIPLES OF 
RELIGION (SURAT AL-JUMU’AH AS A MODEL) AND ITS 

ELOQUENCE IN SURAT AL-RA’D 
Khalid Jamal Gaheb 

khaldalansari80@uokirkuk.edu.iq 

Department of Quranic Sciences / College of Education for Girls / University of Kirkuk / Iraq 

Imran Jamal Hassan 
President of Kirkuk University 

Hawneaz Mustafa Rasheed 
Department of Law / College of Law and Political Science /University of Kirkuk / Iraq 

hawneazrasheed@gmail.com 

Article history: Abstract: 

Received: May 2025 th11 From the above, and after examining the beauty of Arabic and its role in 
articulating the fundamentals of religion, the eloquence of Arabic, and the 

foundation of faith, we arrive at the following -  The Arabic language is the 
language of creativity and beauty, and the Holy Qur'an is the book that 

encompasses the most beautiful linguistic expressions at all levels 

Qur'anic structures are filled with strength, sobriety, and expression. They 
capture diverse meanings and evoke multiple connotations 

-  Grammatical structures and forms contribute to giving Qur'anic structures their 
luster and beauty, given their ability to move within linguistic structures 

-  Context plays an important role in highlighting meanings and defining 
connotations, as vocabulary and structures are situated in multiple contexts, 

giving them strength and beauty 

-  Qur'anic structures play a role in achieving aesthetic support for the 
fundamentals of Islamic faith 

Arabic rhetoric has cast its shadow over the Qur’anic text, and has achieved 
artistic imagery and rhetorical embellishments, in addition to moral phenomena, 

and has achieved beauty and enjoyment for the text through the different 

contexts in which it appears. 

Accepted: June 2025 th10 
  

 Keywords: Fundamentals of religion. Beauty in structures, diversity of attribution and its meanings,Beauty in 

structures, forms and their meanings,Beauty in contextual clues and their implications, Rhetoric of structures. Rhetoric 
of imagery. 

 

INTRODUCTION: 
The Arabic language is the language of the Holy Qur'an. It was in this language that the great book was revealed, and 

through it the teachings of Islam spread throughout the world. With it, Arabs and Muslims became one nation, speaking 

a language that unites them, tells their secrets, and informs them of their stories. This language of the Arabs, they 
continue to boast about and take pride in its ability to express what they desire through a system of vocabulary and 

structures that summarize the human, intellectual, and ideological experience of these Arabs, who are proud of their 
belonging to a great language, distinguished by the beauty of its harmonious elements, its vitality, its renewal, and its 

ability to leave an aesthetic impact on its recipients, who are capable of understanding and engaging with it. The Arabic 
language, as we know, is a rich language that represents a wealth of treasures for those who read it through the 

quantity of words, meanings, and connotations that arise between its main components. This language is a living 

language spoken by millions around the world, due to its strength, solidity, and sweetness at the same time. This is 
what makes standing at its greatness and beauty, standing at one of the components of the Arab existence. Without 

this language, Arab history would have lost an important part of its survival and continuity. 
 

 جمال العربية في بيان أصول الدين)سورة الجمعة أنموذجاً(و بلاعته في سورة الرعد 

العرب    إنَّ اللغةَ العربيةَ لغة القرآن الكريم، بها نزل الكتاب العظيمُ، وبوساطتها انتشرت تعاليم الإسلام في أرجاء المعمورة، ومعها أصبح
والمسلون أمة واحدةً ينطقون لغةً توحدهم، وتحكي أسرارهم، وتنبئ عن أخبارهم، لغة العرب التي ما برحوا يتباهون بها، ويعتزون 

بقدرتها على التعبير عما يريدون عن طريق منظومة من المفردات، والتراكيب التي تلخص التجربة الإنسانية، والفكرية ، والعقائدية 
لهؤلاء العرب المعتزين بانتمائهم إلى لغة عظيمة، تتميز بالجمال في تناسق عناصرها، والحيوية، والتجدد، والقدرة على ترك الآثار  

بوصفه قادراً على فهمها، والتعامل معها.الجمالية في متلقيها،   

mailto:khaldalansari80@uokirkuk.edu.iq


European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA) 

_______________________________________________________________________________________ 

19 | P a g e  

  واللغة العربية كما نعرف، لغة غنية تمثل للمطَّلع عليها ثروةً غنيةً من خلال كمية الألفاظ والمعاني، والدلالات التي تنشأ فيما بين

ا  مكوناتها الرئيسة، وهذه اللغة لغة حيَّة ينطق بها الملايين حول العالم، لما تتميز به من قوة، ورصانة، وعذوبة في الآن عينه، وهذا م
جعل الوقوف عند عظمتها، وجمالها، وقوفاً عند واحدة من مكونات الوجود العربي، فلولا هذه اللغةُ لكان التاريخ العربي قد فقد جزءاً  

 مهماً من أجزاء بقائه واستمراره.
 

 أهمية البحث:  

تكمن أهمية البحثِ في محاولته استقصاء ملامح الجمال في اللغة العربية، ودورها في بيان أصول الدين، وكذلك في استجلاء الأبعاد 
 الدلالية الكامنة وراءَ بنية التراكيب القرآنية، التي تخدم المعاني، وترسم ملامحها. 

 أهداف البحث: 
يسعى البحثُ إلى قراءة متأنيةٍ في جماليات اللغة لبيان أصول الدين على مستوى التراكيب، والأبنية، والقرائن السياقية، ويهدف أيضاً  

إلى دراسة بلاغة العربية ودورها في تأصيل العقيدة، من خلال: بلاغة التراكيب، بلاغة الصورة ،  وأثر المحسنات البديعية، وإظهار 

 العمق المعنوي الدلالي لتلك الجماليات من خلال سورتين من القرآن الكريم)سورة الجمعة، سورة الرعد(. 
 إشكالية البحث: 

تأتي هذه الإشكاليةُ من جدلية العلاقة الناشئة بين التراكيب القرآنية والبنية السطحية لهذه الآيات، بمعنى أن كثيرين اعتمدوا على  
د ظاهر القول دون تفسير الآيات، فيأتي البحث إجراءً بسيطاً لرصد ما تضمره التراكيب اللغوية من معانٍ تساعد على إيجاد الجمال والأبعا

 الدلالية لأي آية من الآيات، وما تؤديه من دور في بيان أصول الدين والعقيدة. 
 الدراسات السابقة: 

تقوم الدراسات عادة في هذا المجال على ربط النحو العربي بالبلاغة، من خلال ما يسمى علم المعاني، الذي هو جملة القواعد  

 النحوية، التي تحيل على دلالات بلاغية، كالتقديم والتأخير، وغيرها.
    ومن تلك الدراسات التي اعتمدها البحثُ:  

أ.د. توفيق الفيل، مكتبة الآداب، القاهرة، لاط، لاتا، وفيه يرصد الكاتب أهم الظواهر    ـ بلاغة التراكيب دراسة في علم المعاني:1  
فيتحدث عن التركيب النحوي اللغوي، وكيف يتحول بفضل البلاغة وبفضل علم المعاني، إلى دلالات ومعانٍ  ،  البلاغية المتعلقة بالتراكيب

سياقية وجمالية تفهم مما يتعلق بها، ويحاول البحث أن ينهض بهذه التراكيب موظفاً جمالياتها في سبيل الكشفِ عن بلاغتها عندما  

 تأخذ تموضعاتها الخاصة في السياقات المتنوعة.   
،  2، القاهرة، ط1ــ بلاغة الكلمة في التعبير القرآني: أ.د. فاضل السامرائي، شركة العاتك لصناعة الكتاب، بغداد ط2  

وفي هذه الدراسة يركز الدكتور فاضل على الأثر الجمالي، والدلالي الذي تحدثه الكلمة في إطار وجودها في   م،2006هــ/  1417
السياق، وكذلك يكشف الباحث التعبير القرآني، ومدى بث الجمال فيه من خلال بلاغة تلك الكلمة التي تشكل العنصر الرئيس في  

 منح الجمال والدلالة للتركيب. 
 وهذا ما جعل البحث يأتي ليعزز من وجهة النظر هذه بأمثلة تطبيقية من القرآن الكريم. 

ـ ــ الاستعارة القرآنية في ضوء النظرية العرفانية:  أ.د. عطية سليمان أحمد، الأكاديمية الحديثة للكتاب الجامعي،  3

.وفيها كلام كثير عن دور الاستعارة بوصفها صورة فنيةً، تشع بالدلالات والمعاني، وتخدم النص القرآني وهو النص  م2014القاهرة،  
الذي يسعى إلى الإخبار ، والإفهام، ولاسيما أن البلاغة التصويرية في آيات القرآن الكريم مجال رحبٌ لكثير من التفسيرات والدلالات،  

 وجاء البحث ليؤكد دور الاستعارة القرآنية في إبلاغ الأثر الجمالي، وتحقيق المتعة الدلالية . 
 

 منهج البحث:  

يعتمد البحث على الاستقراء، والوصف، والتحليل، بالاتكاء على المنهج الوصفي في دراسة الظاهرة، والوقوف على ملامحها، والتأكيد  
على علاقة اللغة بالجمال، فاللغة تحدث أثرها بما تستطيع من القبض على أي ملامح جمالية، وخاصة في القرآن الكريم،كتاب الفصاحة  

 والبلاغة. 
 

 هيكلية البحث: 
والذي يتفرع    جمال العربية في بيان أصول الدين سورة الجمعة أنموذجاً(يتألف البحث من مبحثين رئيسين، الأول بعنوان:)  

   إلى ثلاثة مباحثَ فرعية،هي:

 المطلب الأول:الجمال في التراكيب،وتنوع الإسناد ودلالاته. 
 المطلب الثاني: الجمال في الأبنية والصيغ ودلالاتها. 

 المطلب الثالث: الجمال في القرائن السياقية ودلالاتها. 
ويتوزع الموضوع في ثلاثة مباحث  :) بلاغة العربية وتأصيل العقيدة سورة الرعد أنموذجا(،  في حين يحمل المبحث الثاني عنوان

 فرعية أيضاً:

 المطلب الأول: بلاغة التر اكيب . 
 المطلب الثاني: بلاغة التصوير. 

 المطلب الثالث: أثر المحسنات البديعية. 
 المبحث الأول: جمال العربية في بيان أصول الدين: 

 سورة الجمعة أنموذجاً 

لعربي؛ فهي  لاشكَّ في أنَّ اللغةَ العربيَّةَ أسمى اللغاتِ وأكثرها تطوُّراً وازدهاراً، وقد مثَّلتْ عنصراً مهماً من عناصر الوجود الإنساني ا  
هذه الأمَّة  لغة القرآن الكريم، وبها جاء هذا الكتابُ العظيمُ الذي نزل هدايةً للناسِ، ودستوراً نظَّم حيواتهِم، وأرسى الدَّعائمَ الكليَّةَ ل

 العظيمة التي جعلت من كتاب الله عزَّ وجلَّ النورَ والأساسَ الذي تبُنى عليه المعطياتُ الحياتيَّةُ والوجوديَّةُ. 
الكريم بلغته،        القرآن  وتفكير، وقد أسهمَ  التي تحتاجُ إلى تعمقٍ  الغامضة  القضايا  باللغة لفك شيفرات  الدينُ الإسلاميُّ يستعين 

وأساليبه النحوية والبلاغية في خلق حالة من الجمال والتناسق الفني الدلالي الأسلوبي التي مازت القرآن الكريم، وجعلته الكتابَ  
  المعجز، والذي أدى دوراً عظيماً في الحفاظ على اللغة العربية لغةً عظيمةً لها القدرة على البقاء والاستمرارِوبما يضمن لها الخلود، 

 ولاسيما في هذا العصر الحديث الذي يجري بتقنيات وتطورات هائلة على الأصعدة كل ِها.

 المطلب الأوَّلُ:الجمال في التراكيب، وتنوع الإسناد ودلالاته: 



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA) 

_______________________________________________________________________________________ 

20 | P a g e  

أصواته       في  كيبيةأكثر مما هو  التر  أي في منظومته  وعلائقه؛  تراكيبه،  إنما هو في  اللساني  الحدث  أن جوهر  اللغة  علماء  بيَّن 

ومفرداته، فـ)من أهم خاصيات اللغة شكلها المتقن الذي يقوم على المكون التركيبي باعتباره العنصر المركزي في اللغة، ولذلك طغى  
 مفهوم التركيب على النحو، فإن المتكلم يول دِ عدداً لا متناهياً من الجمل، لكنه لا يول دُِ المفرداتِ(1 

دها والإتيان بها تؤدي دورها في نطاق السياقات التي ترد فيها، وكلُّ تركيبٍ منها له وظي
ُّ
فته،  وهذا يعني أنَّ التراكيبَ على اختلاف تول

 سواء أكانت وظيفةً جماليةً أم لا2.

 والسؤال هنا: كيفً يمكن لهذه التراكيب أن تحقق الجمالَ من خلال تنوع العلاقات الإسنادية بين مكونات هذه التراكيب؟ 

"    إنَّ أيَّ تركيب مهما مهما كانت طبيعته لابدَّ له من إحداث الأثر الظاهر أو المضمر في المتلقي، وفي المجتمع الذي يتمدد فيه، وإنَّ 
الخصوصياتِ الأسلوبيةَ أو التركيبيةَ يجب أن ينظر إليها نظرةً واعيةً حتى لا تعزل اللغة عن خواطر النفس، وحركة العقل، وحتى نقول 

 في فهم ووعي إن الخصوصيات الأسلوبيةهي خصوصيات عقلية ، ولغوية، وفكرية، وروحية، وكل ذلك معاً "  3. 
ومن ثم فإنَّ التركيبَ في الحقيقةينسحب مفهومه على النشاط الاجتماعي الذي يقيم تجاوراً غير مسبب بين صوتين أو أكثر، لإنشاء  

وحدات لغوية لها دلالتها ومعناها، وينشأ التركيب من خلال علاقات الإسناد المتشكلة في بنيته أصلاً، فالجملةُ " قول مركب تركيباً 

إسنادياً" 4،  وهذا القول يعني: أنَّ الجملةَ هي القول المتشكل من مجموعة مفردات ، وهذه الجمل تنشأ فيما بينها علاقاتٌ كثيرة،  
 لعل أبرزها الإسناد.  

والناظر في كتاب الله عز وجل يصل إلى أن التراكيبَ الواردةَ في السياقات القرآنية جاءت لخدمة الدين قولاً واحداً، وتؤدي التراكيب  
دورها في خدمة المراد من خلال الانسجام الدلالي في دلالات الآيات، والإسناد كما هو معلوم " ضم كلمة إلى أخرى على وجه يفيد  

 أنَّ وجه إحداهما وهو المحكوم به ثابت أو منفي عن مفهوم الأخرى، وهو المحكوم عليه" 5.
نهم يتلو  يقول تعالى: ) يسب ِحُ لِله ما في السماواتِ وما في الأرضِ الملكِ القدُّوسِ العزيزِ الحكيمِ*هو الذي بعثَ في الأمي يِنَ رسولاً م

يم*  عليهم آياتهِ ويزك يِهم ويعل ِمهم الكتابَ والحكمةَ وإن كانوا من قبلُ لفي ضلالٍ مبين*وآخرين منهم لما يلحقوا بهم وهو العزيز الحك

 ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو فضلٍ عظيم*( 6.
ويُّ الذي  إنَّ السياقَ العامَّ الذي وردت فيه الآياتُ السابقةُ يدلُّ على المعنى المراد الذي تتوخاه تلك الآيات في الحقيقة، والتركيبُ اللغ

 بدأت به الآياتُ هو تركيبٌ نحويٌ متماسك يتشكَّل كالآتي :
يسب حُِ لِله ما في السماواتِ وما في الأرضِ الملكِ القدُّوسِ العزيزِ الحكيمِ    

الجار   الموصول)ما(+  الاسم  السماوات(+  والمجرور)في  الجار  الموصول)ما(+  الاسم   + والمجرور)لِله(  الجار  مضارعٌ)يسب حُِ(+  فعلٌ 

 والمجرور) في الأرض(+ أربعة أسماء متتابعة دون فاصل) الملك القدوس العزيز الحكيم( . 
يدلُّ على   المضارع الذي  الكريمةُ بالفعل  الدين، نقول: بدأت الآيةُ  التركيب ودوره في خدمة أصول  العامة لهذا  وفي تحليل الدلالات 

  الاستمرارية والتجدد، فهو يشير إلى تجدد التسبيح والعبادة، ثم جاء الجار والمجرور ليدلان على التخصيص وبأن التسبيحَ يخصُّ الله
، ثم نجد   للعموم  بالتعميم، لأنه اسم موصول  ويوحي  العاقل  الموصول)ما( دلالته على غير  تعالى وحدَه دون غيره، وحمل الاسم 

 الأسماءَ التي أطلقها الخطابُ على الله عز وجل. 
يرتبط  إنَّ التركيبَ العام من الناحيةِ المعنوية يدلُّ عل التجدد والاستمرارية، وبذلك فالآيات من الناحية الدلالية تؤك ِدُ على حدث مهم  

بالدين الإسلامي ألا وهو) التسبيح(،وعند النظر في تفسير الآية :" يخبر الله تعالى أنه يسبح له مافي السماوات وما في الأرض؛ أي  

من جميع المخلوقات جامدها ومنطوقها، وهو مالك السماوات والأرض المتصرف فيها بحكمه، وهو المنزه عن النقائص، الموصوف بصفات 
 الكمال" 7. 

إنَّ التركيبَ الفعليَّ للآية أخبر بالتسبيح، والذي هو بدوره وسيلة تضرع وخضوع من المخلوق للخالق، وتجلى من خلال التركيب أيضاً  
ة  الحرص الشديد على إيصال فكرة أنَّ المخلوقاتِ كلَّها تسب حِ لله تعالى، وبالتالي فإنَّ فعل التسبيح يعد من الأمور الواجبة في الصلا

 والممارسات الدينية التي تجعل الإنسانَ يتقرَّبُ إلى الله تعالى. 

 وقامت علاقة الإسناد في الآية الكريمةِ كما في الشكل الآتي:

 جماليات التركيب  المسند إليه  المسند  الجملةُ 

في   ما  لله  يسبح 

 السماوات 

وبالتالي   ما الاسم الموصول   يسبح)فعل(   التسبيح  تجدد  إلى  الفعلي  التركيبُ  يشير 

تعالى،   لله  كلها  المخلوقات  من  العبادة  فعل  استمرار 
 ليحمل ذلك العبرة والموعظة لبني البشر. 

 

* فإذا قُضِيَتِ وقوله:)يا أيُّها الذينَ آمنوا إذا نوديَ  للصلاةِ من يوم الجمعةِ فاسعَوا إلى ذكر الله وذروا البيعَ ذلك خيرٌ لكم إن كنتم تعلمون 
 الصلاةُ فانتشروا في الأرضِ وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثيراً لعلَّكم تفلحون( 8 .

 

 69م،ص1997،  1مقدمة لنظرية المعجم : إبراهيم بن مراد، دار الغرب الإسلامي، ط 1
  / كركوك  جامعة  الدلالي، مجلة  ومعناه  القرآني  النص  ايضاح  على  التقسيم  اثر  بيان  في  المفسرين  المالح، مناهج  حسين  طه  ياسين  عمر.  2

 . 174، ص2021لسنة  2: العدد 16:  ، المجـلد الانسانية للدراسـات
 . 10م،ص 1987هــ/  1408، 2دلالة التراكيب دراسة بلاغية: د. محمد محمد أبو موسى، مكتبة وهبة، مصر، ط 3
 . 64إلى ص 54م، من ص 1987، 1ينظر رسالة المباحث المرضية: ابن هشام الأنصاري، تح. مازن المبارك، دار ابن كثير، دمشق، ط4
 38م، ص1988هــ /  1408، 1ينظرعلم المعاني دراسة وتحليل: د كريمة محمد أبو زيد، مكتبة وهبة، مصر، ط 5
 . 4ـ1سورة الجمعة:   6
 .  1871م، ص2000هــ/  1420، 1تفسير القرآن العظيم: ابن كثير الدمشقي، دار ابن حزم، بيروت ــ لبنان، ط7
 .  10ـ  9الجمعة :   8



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA) 

_______________________________________________________________________________________ 

21 | P a g e  

سطة  من الملاحظ أنَّ الآيتين السابقتين تشيران بوضوح إلى الصلاة، وتدعيان إليها، ولاسيَّما صلاةَ الجمعة،فجاء الخطابُ القرآني هنا بوا

ها يأتي  الإنشاء على وفق تراكيبَ مخصوصةٍ، فبدأتِ الآيةُ بالنداء) يا أيها الذين آمنوا(، ثم كانَ الإخبار الشرطي) إذا نوديَ للصلاة(، وبعد
ذا  ها( وهالأمر)فاسعوا ــ ذروا (، وبذلك فإنَّ التركيب الإنشائيَّ الذي افتتحت به الآية مكوَّنٌ من )فعل النداء المحذوف أنادي + المنادى أيُّ 

السورة    التركيبُ يعب ِرُ عن أصلٍ مهم من أصول الدين وهو الصلاة، والدعوة إلى الصلاة دعوةٌ عامة ، وهذا ما يتجلَّى من خلال اسم
 )سورة الجمعة(. 

  وفي سبب نزول هذه الآية :" إنَّ يوم الجمعة يوم يجتمع الناسُ فيه، فقال عز وجل: ذروا البيعَ تذكرةً بأمرٍ أعظمَ وهو أنه سيأتي يوم 

عظيمٌ يجتمع الناسُ فيه وهو يوم المعاد " 9، وكما نعرف فإنَّ التركيبَ هو " كلُّ اسمين ضُمَّ أحدُهما إلى الآخر" 10، وبهذا التعريف المعياري  
ِ في هذه الآية؟ وكيف يخدم   قد لا يكتسب التركيب أي دلالة سوى دلالته القاعدية. ونسأل هنا: ما الأبعادُ الجماليةُ للتركيبِ اللغوي 

 أصول الدين؟ 
 

 

 جماليات التركيب  المسند إليه  المسند  التركيب 

نوديَ    إذا  آمنوا  الذينَ  أيُّها  يا 

 للصلاةِ من يوم الجمعةِ 

نوديَ  

 )الفعل(   

ر   الدعوة إلى الالتزام بالصلاة وخاصة صلاة الجمعة ، وبيان   الفاعل المقد ِ

 أهميتها، فركَّزت بذلك على مبدأ مهم من مبادئ العقيدة.  

وذروا   الله  ذكر  إلى  فاسعوا 
 البيعَ  

واو  الفعل اسعَ  الفاعل 
 الجماعة  

المبني على   الفعلي  التركيب  الآية من خلال هذا  تدعو 
الأمر إلى السعي إلى ذكر الله، وترك كل ِ ما عدا ذلك من  

ل فعل الصلاة.    أشياءَ ، تعط ِ

 وقد جاءت التراكيبُ السابقة جميعها لتؤك ِدَ على جملة من المفاهيم العقائدية، نلخصها بالآتي:
ـ الدعوةُ إلى الصلاة، وهي العمل الذي يزي ِن حياة المؤمن. 1  

ـ تخصيص يوم الجمعة بفضل عظيم من خلال قرن هذا الحدث بهذا اليوم. 2  
ـ السعي إلى ذكر الله وعدم الانشغال بما سواه من أمورٍ، وفي هذا تعليمٌ للإنسان المؤمن بضرورة التقيد بالأنظمة والقوانين، وترتيب  3

 شؤون الحياة ترتيباً منطقياً. 

)إذا نودي للصلاة(، تركيبٌ شرطي مبدوء بالأداة إذا، وهي اسمٌ يوحي ويدل على تحقق ما   :ولايفوتنا هنا أن نذكر أن التركيبَ الآتيَ 
بعده دون شك في ذلك." الأصلُ في إذا أن يكون الشرط فيها مقطوعاً بوقوعه" 11،وهذا يعني أنَّ النداءَ للصلاة أمر متحقق لا شك فيه  

  أبداً وبالتالي فإنَّ نتيجة ذلك واجبةٌ ولا يمكن أن تكون احتماليةً أبداً.
وهكذا فالتركيب القرآني كما رأينا يؤدي دوره في خدمة أصول الدين من خلال بلاغته من جهة، ومعناه السياقي من جهة أخرى، بما  

يحقق الفائدة والقوة للنص القرآني، وتعد دلالات إشارات النصوص في القرآن هي من الدلالات الالتزامية المنطقية كونها متفاوتة في 

، ويقر ِبُ النصَّ من ذهن المتلقي ويجعله يقبل على الدرس القرآني بشغف وحب، والتركيب الاسمي أو الفعلي على  
ادراكها وفهمها12

ٍ إلا ويحمل القد رةَ  حد سواء يخدمان النصَّ بما يحملانه من دلالاتٍ عميقة تسْتَنْبطَُ من المعاني المتناثرة فيه هنا وهناك، وما من نص 

 على إبلاغ الدلالة بما يمتاز به من تآلف بين المعاني والألفاظ. 
 المطلب الثاني: الجمال في الأبنية والصيغ ودلالاتها 

كما هو معروف فإنَّ اللغة العربية هي تراكمات من المفردات والجمل، وهذه المفرداتُ تتكون من أبنيةٍ وصيغٍ مختلفة التشكُّلِ، وكل 
نه  شكلٍ منها يحمل بعداً دلالياً قادراً على إحداث الأثر في النفسِ الإنسانية، ومن هنا فإن الصيغَ تسهم في تغيُّر المعنى، " ولا شك أ

لو لم يختلفِ المعنى لم تختلف الصيغة إذ كلُّ عدولٍ من صيغة إلى أخرى لابدَّ أن يصحَبَهُ عدولٌ عن معنى إلى آخرَ إلا إذا كان ذلك  

 لغةً" 13.

 يقول تعالى:) قلْ إنَّ الموتَ الذي تفرُّونَ منه فإنَّه ملاقيكم ثمَّ تُردُّونَ إلى عالم الغيبِ والشهادة فينبئكم بما كنتم تعملون(  14.

  تشير الآيةُ كما يتَّضحُ إلى حقيقة الموت وثباته من خلال أسلوب التوكيد) إنَّ الموتَ...فإنَّه ملاقيكم(، وهذه الجملة الاسمية توحي 
(، وهي اسم فاعلٍ من  مُلاقيِكُمبالثبات والاستقرار، وما يعنينا هنا هو الصيغة الصرفية التي تحملها الكلمة، ونقف هنا على كلمة) 

 الفعل فوق الثلاثي )يلاقي(، واسم الفاعل كما يقول النحاة " يدل على الحدثِ والحدوثِ وفاعله"  15 . 

وإنَّ صيغةَ اسم الفاعل في سياق الآية الكريمة تحمل دلالةً على الاستمرارِ؛ فملاقاة الموت للإنسان لا تتوقف أبداً، وهي مستمرة  
 استمرار دوام الحياة، واسم الفاعل هنا أيضاً يدل على الاستقبال والمعنى: سيلاقيكم الموت مهما حاولتم الهربَ منه. 

وبذلك فإنَّ صيغةَ اسم الفاعل هنا تحمل الدلالاتِ العميقةَ الجمالية، وتؤدي غرضها في توضيح معنى: حقيقة الموت وعدم النجاة منه  
ِخ أحد   مهما حاول المرء إلى ذلك سبيلا.واسم الفاعل ملاقيكم يدل على ثبات واستمرار هذا الفعل الناجم عنه وهو الموت، وهذا يرس 

 الأصول العقائدية المهمة وهو: الإيمان بالموت والقضاء والقدر، وأنَّ الإنسانَ رهينُ إرادة الله تعالى فقط. 

 
 .  5، ص4ينظر: أعلام القرآن: أبو هاشم صالح المغامسي، الشبكة الإسلامية، ج 9

 . 224م،  1985هـ /1405، 2اللمع في العربية: ابن جني، تح. حامد المؤمن، عالم الكتب، ومكتبة النهضة المصرية، ط  10
 117/ 2،  3الإيضاحُ في علوم البلاغة: القزويني، تح، محمد عبد المنعم خفاجي، دار الجيل، بيروت، ط 11

،  2:العدد  19:  المجـلد   ،  الانسانية  للدراسـات  /كركوك  جامعة  وطرق  الدلالة عند الاصوليين والمفسرين، مجلة  مشتاق علي الله ويردي، السياق  12
 . 174ص  ،2024 الجزء الثاني، لسنة

 . 6م، ص2007هــ/ 1428،  2معاني الأبنية في العربية: د.فاضل السامرائي، دار عمار للنشر والتوزيع، عمان، ط 13
 8سورة الجمعة:  14
   2/65م،2000هـ/  1421،  1ينظر التصريح بمضمون التوضيح في النحو: خالد بن عبد الله الأزهري الوقاد ، دار الكتب العلمية، بيروت، ط  15



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA) 

_______________________________________________________________________________________ 

22 | P a g e  

 ومثال ثانٍ قوله تعالى: ) وإذا رَأَوا تجارةَ أو لهواً انفضُّوا إليها، وتركوكَ قائماً قل ما عند الله خيرٌ من اللهوِ ومن التجارة   واُلله خيرُ الرازقين( 16  

) تاجَرَ ــ لها(، وكلُّ مصدر من هذه  :في هذه الآيةِ الكريمةِ نجدُ المصادر الآتية:) تجارة ـ لهو (، وهما مصدران مختلفان لفعلين مختلفين
،  المصادر يحيلُ على معنى مختلفٍ آخرَ، فالمصدر الأول: )تجارة( يدلُّ على الحدثِ المرتبط بالاستمرار، فالتجارة عملية بدأت في الماضي 

وما زالت مستمرةً وقد لا تتوقف في المستقبل، وفي السياق القرآني الذي وردت فيه في الآية يشيرُ إلى الابتعاد عن فعلٍ يحثُّ  
 الخطابُ القرآني على فعله وهو الصلاة في الآيات السابقة، وتعدد المصادر له سببان رئيسان " اختلاف لغات العرب، اختلاف المعنى" 17

الفعل،   في  الانغماس  إلى  ثلاثي يشيرُ  فاللهو مصدرٌ  للدعوة،  النقيضة  الدلالة  تحمل  التي  المصادر  وهو من  اللهو،  الثاني:  المصدر 

:وبالتالي يشير إلى الابتعاد الكلي عن الصلاة. ونجد أيضا اسمي الفاعل  ) قائماـًـ الرازقين( ، فالأول يشير إلى الثبات والاستمرار    
 كذلك ، والثاني يدلُّ على الرزق المتواصل الذي لا ينقطع كونه مرتبطاً بالله عز وجل فقط دون سواه.  

 إنَّ جمالياتِ هذه الصيغ الصرفية التي استخدمت في سورة الجمعة من الناحية العقائدية أدت إلى :
ـ إبراز ضرورة الاستمرار على مواصلة الصلاة، والمواظبة عليها.1  

ـ الدعوة إلى الصلاة، وعدم الاستهتار بهذا الركن المهم من أركان الإسلام. 2  

ـ رفض مطلق لترك الصلاة، وبيانٌ لأحقية المؤمن بالتقرب من الله تعالى، وهل الصلاةُ إلا صلة وصلٍ بين العبد وربه؟. 3  
ـ عظمة جزاء وثواب مقيم الصلاة، وتأكيد على أهميته كإنسان جدير بنيل رضا الله بسبب طاعته واستجابته لأوامره عز وجل.4  

 المطلب الثالث: الجمالُ في القرائن السياقية ودلالاتها 
  مما لا شك فيه أنَّ السياقَ القرآنيَّ يمث ِلُ أحد أبرز جوانب البلاغة والفنية في النص الديني؛ فالسياقُ هو القادر على تحديد معنى 

ِ، والسياق هو " التركيبُ أو السياقُ الذي تردُ فيه الكلمةُ، ويسهم في تحديد   المفردة في إطار تموضعها في أماكنَ مختلفةٍ من النص 
 المعنى المتصوَّرِ لها " 18

وكذلك فإنَّ السياق يحمل جملة من القرائن التي تتحرك فيه، منها قرائن لفظية،وقرائن معنوية، وقد أشارَ عدد من النحويين والبلاغيين  

القدماء والمحدثين إلى أهمية السياق والقرائنن ومنهم: الإمام فخر الدين الرازي، الذي قال: " الشرط في رواية المعاني أن يكون  
أنَّ  الراوي عالماً بما قبل الكلام وبما بعده، وبالقرائن الحالية والمقالية الصادرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ‘ فإن من المحتمل  

 الراوي لما دخل عليه كان قد ذكر كلاماً قبل ذلك تغيَّر حال هذا الكلام بسبب تلك المقدمة" 19.  
رِ مراعاةَ نظم الكلام الذي سيق له، وإن خالف أصل الوضع اللغوي لثبوت التجوز" 20.   فالسياقُ   ِ وقال الزركشي: " ليكن محطَّ نظر المفس 

 يؤدي دوره في إبراز المعنى من خلال جملة القرائن التي تحكم نسقه السياقي الذي يأتي فيه. 

يقول تعالى: ) قلْ يا أيُّها الذينَ هادُوا إنْ زعمتم أنكم أولياءُ اِلله من دون الناسِ فتمنوا الموتَ إن كنتم صادقين( 21 .في تفسير الآية قال 
الفئتين، إن كنتم   وأصحابَه على ضلالة، فادعوا بالموت على الضال من  أنكم على هدى، وأنَّ محمداً  ابن كثير: " إن كنتم تزعمون 

 صادقين فيما تزعمونه"  22. 
به  إنَّ السياق القرآنيَّ هنا هو الذي حدد المعنى من هذه الآيةِ، فلولا أن قام الشاكُّون بالنبي وأصحابه بالزعم أن النبي محمدا وأصحا

على ضلال، وأنهم هم كما يزعمون أصحاب الهدى، لما كان نزل هذا الخطاب بهذه الطريقة، فالسياق هنا يفتح البابَ أمام نقطتين  
 مهمتين جداً، وهما:  

ـ إظهار التحدي الذي يصرُّ عليه أعداء النبي صلى الله عليه وسلم . 1  

راً، يحمل في تضاعيفه صورة عن العقيدة الجديدة التي تنطلق  2 ـ الرد القرآني المناسب على هذا التحدي، وقد جاء ردَّاً معلَّلاً مفسَّ
 من أسس ثابتة، تتكئ فيها على الحجة والبيان، وليس رمي الكلام هكذا بلا فائدة. 

راً مرتكزاً على أسس ثابتة ، تتحرك في بنية السياق العام   فجماليات السياق هنا تتأتى من القدرة على إظهار المعنى، وقد جاء مفسَّ
 للخطاب القرآني الساعي أساساً إلى تمثُّلِ القيم الجمالية التي يكتنزها كل سياق من تلك السياقات. 

 وعند تحليل الآية السابقة نجد الآتي:  

إنْ  تضم الآية في ثناياها جملةً من القرائن التي تسهم في بث الجمال في التركيب وبنيته، وقد كانت قرينة الرتبة من خلال قوله:  
الموتَ إن كنتم صادقين  الناسِ فتمنوا  أولياءُ اِلله من دون  أنكم  النحوي    فالرتبة،  زعمتم  كانت من خلال حفاظ الجملة على ترتيبها 

وخاصة أنها جملة شرطيةٌ بدأت بالحرف الجازم: إنْ ثم تبعه على الترتيب الفعل والجواب، وإنْ تفيد الاحتمال وليس القطع بالشيء  
أسهمت في تبيان   العلامة الإعرابيةوحدوثه، فالذين يزعمون أنهم أولياء الله هم قلة، وإن وجدوا فإنَّ عليهم أن يتمنوا الموت.وقرينة 

. ومن ثم نجد قرينة ا ومثال   لمطابقة سياق المفردة الصحيح، أولياءُ مرفوعة بالضم الظاهر للدلالة على موقعها الإعرابي وهو: خبر أنَّ
وهذا متجل ٍ  الربط  ذلك: أنكم أولياءُ الله؛ فــ )كاف الخطاب(تلائم ما بعدها وهو أولياء الله، وبذلك تتطابق الكلمة مع ملائمتها. ونجد أيضا  

 في )الفاء الرابطة لجواب الشرط(، والتي حققت عملية ربط دلالي بين فعل الشرط)السبب( وجواب الشرط) النتيجة(. 

ومن أهم القرائن المعنوية،قرينة التخصيص، )أولياء الله(، فالتخصيص جاء من خلال إضافة الاسم النكرة إلى لفظ الجلالة، ولولا هذه 
 الإضافةُ لفهم من الكلمة معنى التعميم، وبذلك يخالف المعنى المقصودَ.واللغة " تنزع بطبيعتها إلى عدم اللبس"  23.

 
 11الجمعة:  16
 . 17 ـ16معاني الأبنية : د. فاضل السامرائي، مصدر سابق، ص 17
 28معجم اللسانيات الحديثة: سامي عياد حنا، كريم زكي حسام الدين، نجيب جريس، ص18
 . 147م، ص1994المعالم في أصول الفقه: فخر الدين الرازي، دار عالم المعرفة، القاهرة،  19
 . 1/317م،1994البحر المحيط في أصول الفقه: الزركشي، تح. عبد القادر عبد الله العاني، دار الكتيبي، الكويت، 20
 6الجمعة:  21
 1872تفسير القرآن العظيم: ابن كثير، مصدر سابق،  22
 . 83العلامة الإعرابية في الجملة بين القديم والحديث: محمد حماسة عبد اللطيف، دار الفكر العربي، لاط، لا تا، ص23
 . 159/ 1هـ ، 1420، 2البيان في روائع القرآن: د.تمام حسان، عالم الكتب، ط 2



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA) 

_______________________________________________________________________________________ 

23 | P a g e  

وهكذا فالقرائن المتعددةُ في الآية الكريمة ساعدت على إزالة اللبس والإبهام في التراكيب، وأزالت الالتباس الحاصل في المعاني،  

وأدت إلى تحديد المعاني الدقيقة للكلام وتوضيحه، وأوصلت إلى المقاصد اللغوية، فالآية عرَّفتنا بحقيقة المشركين الر افضين لقول  
الحق، وقد ناقشهم القرآن بحجة، ولكنهم لن يفعلوا ذلك؛ لأنهم كاذبون، وكذلك فالقرائنُ تساعدُ في تحديد الإعراب الصحيح للكلمة  

في الجملة. وتسهم في الدلالة على أنَّ العناصر اللغوية تشترك في محور واحد من محاور المطابقة والذي يحمل في طياته " دعوة  
 ضمنية بانتهاء كليهما إلى صنف واحد، وارتباط أحدهما بالآخر بواسطة هذه الشركة" 2

فكرة  وعندما تقرأ الآيةَ السابقةَ في إطار السياق الذي تموضعت فيه تتبدَّى لك تلك الجماليةُ الفنية التي تجعلُ من الآيةِ تلخيصا مهما ل

الصراع بين الحق والباطل، بين النبي صلى الله عليه وسلم وأعدائه الذين يجادلونه في كل ِ شيء مهما كان صغيرا أو كبيراً، وفي  
 متابعتنا للسياق النصي نجد ما يأتي:

ـ وجود من يدَّعي الهدى دون الناس. 1  
ـ اتهام الناس بالضلالة. 2  

ـ التحدي الإلهي من خلال السياق الشرطي الذي ربط السبب بالنتيجة . 3  

وبذلك نفهم المقصد والمطلوب من الآية السابقة؛ لأن تآلفَ هذه القرائن معاً في السياق الذي رأيناه يحقق غايته في تشكيل تفسير 
 عقلي منطقي للأشياء. 

 المبحث الثاني : بلاغة العربية وتأصيل العقيدة 
 سورة الرعد أنموذجاً 

تتميز اللغة العربية كما نعرف ببلاغتها وقوة المعنى والمفردة فيها، وهي لغة البلاغة الحقيقية، وبوساطة اللغة نتوصل إلى المعاني  
  العميقة التي تكتنزها المفردات، وتبلغها التراكيب.وما كثرة المعاني التي تخرج بها المفردات إلا دليلاً على عظمة هذه اللغة، كيف لا

 وهي لغة القرآن الكريم، كتاب الله المعجز الذي لا يمكن لبشري أن يأتي بمثله أبدا. 

 المطلب الأول: بلاغةُ التراكيب 
عندما نتحدث عن التركيب اللغوي، وأهميته، فإننا نعني بذلك مجموعة المفردات المترتبة في سياق ينظمها، وقرائنَ تحددها، وروابطَ  

تجمع فيما بين عناصرها، وبلاغة التركيب تعني: قدرته على إحداثِ الأثر الجمالي، مع خروجه عن معناه الذي هو في الأصل وفق 
 عملية انزياح مرسومة تؤكد عبقرية اللغة، وتجددها دائما. 

ِ نص مهما كان، فهو الذي" يراد به بناء الجملة،   على  ومن هنا جاء علم المعاني علماً خاصَّاً بالتركيب وأثره في البناء الجمالي للنص أي 

نحو يؤدي إلى وفاء المعنى وتمامه طبقاً لما يقتضيه الحال  " 24. وبذلك فعلم المعاني يحدد بلاغة التركيب من خلال سياقاته المختلفة  
ةً، وبها يتحقق الغرضُ المقصود.  التي يرد فيها، وهذه البلاغة هي معيار قوة وجودة النص عامَّ

وهو من أبرز العناوين التي يطالعنا بها هذا العلم الواسع،وهو من " أعظم وجوه    التقديم والتأخير،ومن موضوعات علم المعاني مثلاً:  
 إعجاز القرآن الكريم ذلك الكتاب الذي لم تحرف ألفاظه لا بتقديم ولا تأخير، ولا حذف ولا زيادة أو نقصان"25 

لُ بعضَها على   بعضٍ في  يقول تعالى : )وفي الأرضِ قطعٌ متجاوراتٌ وجنَّاتٌ من أعنابٍ ونخيلٌ صِنوانٌ وغيرُ صِنوان يُسقى بماءٍ واحدٍ ونفض ِ
الأكل إنَّ في ذلك لآياتٍ لقومٍ يَعْقِلون( 26، في قراءة للتقديم والتأخير نجد : تقدَّمت شبهُ الجملةِ)في الأرضِ( على الاسم النكرة )قطعٌ(  

وهو المبتدأ، وذلك يعطي التركيبَ جماليةً ملحوظةً، ففي تقديم الخبر هنا على المبتدلأ لفتة بلاغية جميلة، تدل على العناية الفائقة 

بالمتقدم، وكأنه هو غاية الكلام ومقصده، وبذلك يحتل درجة عالية في الذهن، ويستحق أن يكون المحورَ والأساسَ ، وفي التأخير أيضاً 
تشويق للمتأخر، يجعلنا ننتظر الشيء بفارغ الصبر حتى يتمَّ النطقُ بها، فتصير معروفةً، وهذا التقديم البلاغي يشير إلى التخصيص  

 وإقامة علاقة قوية بين المفردات.
 ومن الآية السابقة يمكن لنا استخلاص أمر مهم متعلق بالعقيدة وهو:

  الإيمان المطلق بالله جل جلاله، فهو الخالق القادر على كل شيء، وهو المتحكم بالكون كل ِه، في يديه الأمر يقول :كن فيكون، ولا رادَّ 

 لقضائه وقدره، وكذلك يبين آيات الله العظيمةَ التي لا تحصى، مما يجعل العاقلَ يتفكَّرُ ويعقل عند رؤية هذه الآيات مجتمعةً.
يقول تعالى: )لهم عذابٌ في الحياة الدنيا ولعذابُ الآخرة أشقُّ  وما لهم من اِلله من واقٍ(  27، نقف هنا على التقديم والتأخير بتقديم  

لما  شبه الجملة لهم على المبتدأ النكرة عذابٌ لبيان أهمية المتقدم ولتخصيصهم بالعذاب، فهم يستحقون هذا العذاب جزاءً وفاقاً 
 اقترفوه، وهذا يؤكد حقيقة عقائدية مهمة: العقاب من جنس العمل. 

، " وقد يحذف في التعبير القرآني من الكلمة ... وكل ذلك لغرض وليس  الحذف والذكر ومن الموضوعات التي يتناولها علم المعاني:  
 اعتباطاً، فالتعبير القرآني تعبير فني مقصود، كل كلمة، بل كل حرف، إنما وضع لقصد " 28.

، كمن هو أعمى، إنما يتذكر أولو الألباب*الذين يوفون ب نزِلَ إليك من رب كِ الحقُّ
ُ
عهد الله  ومن أمثلة ذلك، قوله تعالى: )أفمن يعلم أن  ما أ

ولا ينقضون الميثاق(  29، فيمكن هنا في هذه الآية مثلاً أن نحذفَ حرف الجر الباء من كلمة)بعهد الله(، فنقول: يوفون عهد الله، وهذا  
يدل على الاختصار، والتحديد، ويحمل الحذف ملامحَ عقائدية، تشيرُ إلى ميثاقٍ إلهي يجب الالتزام به، وهو: الإيمان بالحق، التذكر،  

الباء حرف جر يفيد معاني كثيرة، منها  الدلالي من الذهن، لأنَّ  المعنى  الباء هنا يقر ِبُ  الميثاق. وحذف  بالعهود، وعدم نقض  الوفاء 
 الإلصاق. 

والذي يأتي بالهمزة للتقرير، فغاية الخطاب القرآني هنا أن يقرَّ المخاطبَُ    الاستفهامُ ومن ظواهر علم المعاني في الآية السابقة،  

 بهذه الحقيقة التي يعلمها علم اليقين، وهي: حقيقة الإيمان، هذا الإيمان الذي تستوجبه الدعوة الإسلامية. 
 المطلب الثاني: بلاغة التصوير: 

 
 .7بلاغة التراكيب دراسة في علم المعاني: أ.د. توفيق الفيل، مكتبة الآداب، القاهرة، لاط، لاتا، ص 24
 . 147، ص 2004هـ/ 1426، 1دلالات التقديم والتأخير في القرآن الكريم دراسة تحليلية: د.منير محمود المسيري، مكتبة وهبة، القاهرة، ط 25
   4الرعد:26
 34الرعد:  27
 9م، ص2006هــ/  1417،  2، القاهرة، ط 1بلاغة الكلمة في التعبير القرآني: أ.د. فاضل السامرائي، شركة العاتك لصناعة الكتاب، بغداد ط  28
 . 20/ 19الرعد:   29



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA) 

_______________________________________________________________________________________ 

24 | P a g e  

ٍ مهما كانت طبيعته، وقد احتل التصويرُ بأنواعه مكانةً متميزةً عبر عصور النقد العر بي  يمثل التصويرُ أحدَ أهم جوانب الجمال في أي نص 

ِ بوصفهِ أحدَ مكونات الخطاب القرآني، وكونه يرقى بالعقل الإ نساني  منذ القديم، وإلى يومنا هذا،وقد عني القرآنُ الكريمُ بالتصويرِ الفني 
ةِ عن المعنى الذه ني، والحالة  عبر مراحلَ طويلة، والتصويرُ هو :" الأداةُ المفضَّلةَُ في أسلوب القرآن، فهو يعب ِرُ بالصورة المتخيلةِ المحسَّ

 النفسية، وعن الحادث المحسوس، والمشهد المنظور، وعن النموذج الإنساني، والطبيعة البشرية "  30. 
ويكثر القرآن الكريم من التصوير الفني في سياق الخطاب الموجه إلى العباد، وهذا التصوير في حقيقته تقنياتٌ فنيةٌ جماليةٌ يسعى  

من ورائها القرآن الكريم إلى توضيح المعنى،وشرح غموض الفكرة، بالاعتماد على عناصرَ عديدةٍ،ومن تقنيات التصوير، وأشكاله في  

،والتي هي في أبسط مفهوماتها: " وسيلةٌ لفهم مجالٍ من خلال مجالٍ آخرَ، وهذا الفهم يتطرق إلى كل  الاستعارة   سورة الرعد، 
مجالات الحياة التي يعيشها الناس جميعا، فيستخدمونها في إدراك العالم من حولهم، بكل دقائقه التي يرونهاوالتي لم يروها"  31 

نفهم أنَّ الاستعارة إذا هي وسيلة من وسائل فهم الأشياء والموجودات في الطبيعة من حولنا، والاستعارة حسب التعريف البلاغي  .
لها: تشبيه بليغ حذف منه أحد ركنيه الرئيسين: المشبه، أو المشبه به، فإن حذف المشبه كانت استعارة تصريحية، وإن حذف المشبه 

 به كانت استعارة مكنية.  

هم نفعاً  ومن مظاهر الاستعارة في سورة الرعد: ) قلْ منْ ربُّ السماواتِ والأرضِ قلِ اُلله قلْ أفاتَّخذتمْ من دونه أولياءَ لا يملكون لأنفس
ولا ضراً قل هل يستوي الأعمى والبصيرُ أم هل تستوي الظلماتُ والنورُ أم جعلوا لله شركاءَ خلقوا كخلقه فتشابه الخلقُ عليهم قل  

 اُلله خالقُ كل ِ شيءٍ وهو الواحد القهار(  32.
في الآية السابقة نقفُ على استعارة في قوله:) الظلمات ، النور(، وهاتان الاستعارتان تدخلان في سياق الاستعارة التصريحية، التي  

تقومُ على حذف المشبه، مع التصريح بلفظ المشبه به، فالله عز وجل يشبه الهداية بالنور، ويشبه الضلالةَ بالظلمات، وهذا التناقضُ  
ي  في عناصر الاستعارة يكسبها منحى دلالياً وفنيَّاً وجماليا؛ً فالاستعارة هنا توض ِح الفرقَ الشاسعَ بين المؤمن المهتدي، والضال الذ

لا يعرف أين يمضي، وقد أدت الصورة من الناحية الجمالية دورها في التأكيد على أصلٍ مهم من أصولِ العقيدة: الإيمان بالله وحده لا  

الإ وهذا  له،  وكذلك  شريكَ  ملامحها،  وترسم  المرادة  الفكرة  على  تحيلُ  التي  السابقة  الصورة  خلال  من  القلب  في  خ  يترسَّ يمان 
فالاستعارة هنا تؤدي وظيفتها في التقبيح والتنفير من المشبه ،ودليل ذلك اختيار الخطاب هنا لصورة قبيحة هي صورة الضلال، في  

مقابل صورة حسنة هي صورة الإيمان.وهذا ما يؤكد قول الجاحظ: " فإنما الشعر صناعةٌ، وضرب من النسج، وجنس من التصوير" 33،  
للتعبير عن موضوعاته،   المتخيلة  البيانية  التصوير  فالقرآن " استخدم طريقة  الكريم،  القرآن  الفني في  التصوير  وبذلك تتحقق مقولة 

وجعلها قاعدة التعبير البياني فيه ‘فالإنسان عندما يقرأ الآياتِ يتخيل في نفسه مناظر فنية، وكأنه يرى صورا ومشاهد ولقطات معروضة  

 على شاشة العرض" 34.
وفي آية أخرى ) ولو أنَّ قرآناً سُي ِرت به الجبالُ أو قطِعت به الأرضُ أو كُل مَِ به الموتى بل لله الأمر جميعاً(  35. تنطوي الآية على على  

 استعارة )قرآنا سي ِرت به الجبال+قطعت به الأرض+كل مِ به الموتى(، وهذه الاستعارةُ مكنيَّةٌ عناصرها كالآتي:
المشبه: القرآن، والمشبه به :)محذوف: المحر كِ الذي يحر كِ الجبال، الشيء الذي يقطع الأرض، الإنسان الذي يكلم(، لنكون أمام  

حديث عن القرآن وخصوصيته، ولو كان هناك كتابٌ مثل القرآن يسير الجبال عن أماكنها،وهي الراسيات الثابتة، والحركة فيها شيء  
عجيب، وهذا ما يمنح الصورةة قوة ودهشةً، ولو هذا الكتاب يقطع الأرض فيؤدي إلى ظهور ما يختفي في باطنها، وهذا شيء غير  

عادي، ولو كان يحيي الموتى ويحد ِثهم ، فهذا أمر عجيب أيضاً.فجاءت الصورة الاستعارية هنا لتدلَّ على إعجاز القرآن وعظمته، وأنَّ  

في الكتب الماضيةِ كتاب تسير به الجبالُ عن أماكنها، أو تقطع به الأرض وتنشق، أو تكلم بها   فيه خوارقَ لا تعدُّ ولا تحصى،  " لو كان
 الموتى في قبورها، لكان القرآن هو المتصف بذلك دون غيره  "36

  وقد أدَّت الاستعارة المكنية إذا دورها في التعبير عن أصل مهم من أصول العقيدة الإسلامية، وهو : إظهار إعجاز القرآن الكريم، وبيان 
أهميته، بوصفه الكتابَ الأكملَ الأشملَ، والذي يضم أيضاً مجمل العقائدِ والأصول، لذا كانت الإشارةُ إليها ضروريةً في سياق إظهار  

 الإعجاز القرآني. 

، وهو" الدلالةُ على مشاركة أمرٍ لآخرَ في معنى، والمراد بالتشبيه ها هنا: مالم يكن على وجه التشبيه ومن مظاهر التصوير الفني:
الاستعارة التحقيقية، ولا الاستعارة بالكناية، ولا التجريد " 37.فالتشبيه كما هو واضح اشتراك العنصرين )المشبه والمشبه به( بصفة 

 واحدة أو بشيء واحد. 
ِ والذينَ يدعونَ من دونهِ لا يستجيبون لهم بشيء إلا كباسط كفَّيه إلى   ومن أمثلة ذلك في سورة الرعد، قوله تعالى:) له دعوةُ الحق 

الماء ليبلُغَ فاهُ وما هو ببالغه وما دعاءُ الكافرين إلا في ضلال( 38  . ورد في تفسير الآية" إن الله هو الحق، فدعاؤه دعوة الحق، وضل من  

 
 36التصويرُ الفني في القرآن: سيد قطب، دار الشروق، بيروت/ القاهرة، لاط، لاتا، ص 30
 13م، ص 2014الاستعارة القرآنية في ضوء النظرية العرفانية: أ.د. عطية سليمان أحمد، الأكاديمية الحديثة للكتاب الجامعي، القاهرة،  31
 16الرعد:  ـ 12
 132/ 3م، 1969هــ /  1388الحيوان : الجاحظ ، تح. عبد السلام هارون، دار الفكر العربي، بيروت،  33
 . 338م، 2000، 1إعجاز القرآن البياني ودلائل مصدره الرباني: صلاح عبد الفتاح الخالدي، دار عمار، عمان، ط  34
 . 31الرعد:   35
 4/461تفسير ابن كثير: مصدر سابق،  36
 . 164الإيضاح في علوم البلاغة: القزويني، مصدر سابق، ص 37

 14الرعد:   38



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA) 

_______________________________________________________________________________________ 

25 | P a g e  

تدعون دون الله يعني الأصنام والأوثان الذين لا يستجيبون لهم دعاء، ولا يسمعون لهم نداء، والذي يدعو إلها من دون الله كالظمآن  

 الذي يدعو الماء إلى فيه من بعيد يريد تناوله ....."  39 
ِ والذينَ يدعونَ من دونهِ لا يستجيبون لهم بشيء إلا كباسط كفَّيه إلى الماء ليبلُغَ ف اهُ(، وهو  إنَّ التشبيهَ يقع في قوله:) له دعوةُ الحق 

 تشبيه يتشكل على الشكل الآتي:  
 المشبه: من يدعو دون الله/ المشبه به: باسط الكافين/ الأداة: الكاف. 

اً،  وقد رسم التشبيه صورةَ الضال الذي يعبد غير الله، إذ إن دعاءه وعبادته لا قيمة لها؛ وكأنه إنسان يبسط كفيه داعياً وقد بدا له سراب

مستغفر  ولن يتمكن من بلوغه أبداً، وهنا تظهر استحالة تلبية الله لدعائه، ليتأكد لنا أن الدعاءَ الحقَّ هو دعاء المؤمن المطيع لرب هِ، وال
حق الاستغفار، والتشبيه من الناحية الجمالية يغني المعنى بدلالات واسعة، كأن يفهم المخاطَّب القارئ للقرآن أنَّه لا فائدة من أي  

 دعاء إن لم يكن دعاءً لله عز وجلَّ فقط دون سواه.  
، وهو: "ماكان متعلقاً بالإسناد بين المسند والمسند إليه، وهذا النوع يخرج إلى  المجاز العقلي ومن المظاهر التصويرية في السورة،  

 خمسة أنواع"  40. 

ها تلك عقبى الذين اتَّقو
ُّ
كُلُها دائمٌ وظل

ُ
ا وعقبى  ومن أمثلة ذلك قوله تعالى:) مثل الجنة التي وُعِدَ المتقونَ تجري من تحتها الأنهارُ أ

الكافرين النارُ(  41 . يقع المجاز في قوله: ) تجري من تحتها الأنهار(؛ فالأنهارُ في الحقيقة لا تجري؛ فإسنادُ الجريان إلى الأنهار هو بي ِنٌ  

في المجاز، بل هي أوعية الماء، والذي يجري في الحقيقة هو الماءُ الذي في الأنهار، فنسبة الجري إلى الأنهار، هو نسبة الفعل إلى  
، إذ تمت هنا عملية نقل فعل الجريان من المكنون إلى المكان الذي يجريي فيه، من باب التجوز والمبالغة، وهذا نسميه) مجاز   المحل ِ

 عقلي علاقته الإسناد في النسبة غير الإسنادية(. 
وهنا نلمح ملمحاً من ملامح العقيدة الإسلامية، وقد أسهم المجاز العقلي هنا في توضيحه وبيانه، وهذا الملمح هو: جزاء المؤمنين  

 وإثابتهم على أعمالهم.  

 المطلب الثالث: أثر المحسنات البديعية: 
ناتِ البديعيَّةَ من أهم العناصر الجماليَّةِ التي تضفي على أي نص بعداً دلالياً وجمالاً كبيراً، من خلال قدرته على ت    ِ شكيل  إنَّ المحس 

الخلاص" 42   وخلاص  الصفو،  صفو  هو  سكَّرهما،  ومصاص  والبيان،  المعاني  علمي  خلاصة   " هو  الزمن،والبديع  مر ِ  على  يبقى  أثر 
والمحسنات البديعية، نوعان:" محسنات لفظية يكون التحسين فيها راجعاً إلى اللفظ، )الجناس، الترصيع، حسن التقسيم( ومحسنات  

معنوية يكون التحسين فيها راجعاً إلى المعنى أولا وبالذات) الطباق ــ التورية ــ الالتفات(" 43    ، وهذه المحسناتُ جميعها تخلق للنص  

 الذي تتموضع فيه قدرة فائقة على رسم الأبعاد العامة للمعنى.
ي  ومن ذلك قوله تعالى: ) لهم عذابٌ في الحياة الدنيا ولعذابُ الآخرةِ أشقُّ وما لهم من الله من واقٍ(. فهنا نجد المفارقة المتشكلة ف

را  سياق الآية بين ) الحياة الدنيا ، الآخرة(، وهذا التناقض الحاد بين الحياتين)الدنيا والآخرة( يحيل على عذاب الكافرين واصطلائهم نا
،  لا ترحم أبداً،وقد أكَّد الطباق هنا على الصراع الذي يعانيه الكافرون، وعاد الخطاب القرآني ليرسم هذه الصورةَ المأساويةَ للكافرين 

بب  ه؛ بسوهنا يؤك دُِ أصلاً ثابتاً من أصول العقيدة: الإيمان بالله تعالى، ومخالفة الشيطان، ومن يعصِ اَلله فله العذابُ الأليم الذي يستحق
 كفره وطغيانه.   

إنذارٍ  فنلاحظ كيف تناقض الحالُ , فحقَّ  العقابُ ، والتضاد الحاصل بين الحياة الدنيا والآخرة طبيعي، وذلك أنَّ العقابَ لا يأتي إلا بعد   

ووعيد، ومن هنا  فإنَّ فهم الطباقَ يحيلُ إلى معانٍ متعددة للمفردة، ووجود العبارة أو الكلمة في سياقاتها النحويَّة هو الذي يسهم  
ة،  في عملية فهم المعنى، وتوضيح أبعاده الدلالية ، ولولا هذا التموضعُ السياقيُّ لما حصلنا على هذه التراتبية التي مازت اللغة العربي

 وجعلتها من أغنى اللغاتِ وأكثرها شموليَّةً. 
ومن الظواهر البديعية التي نلمحها في سورة الرعد، الالتفات: وهو الانتقالُ في التعبير الكلامي من أسلوبٍ إلى آخرَ، أو من طريقة 

 إلى طريقة، وهذا الانتقال يكون من طرق الكلام الثلاثة: التكلم، الخطاب، والغيبة.  

 

ــالجامع لأحكام القرآن ) تفسير القرطبي(: أبو عبد الله القرطبي، تح: احمد البردوني و إبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية،  2
263/  9م، 1964هــ / 1384، 2القاهرة، ط  

هــ /  1416، 1ـ ينظر البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها: عبد الرحمن  حسن حبنكة الميداني، دار القلم، دمشق، سوريا، ط1
2/222م،  1996  

. 35ـ الرعد: 2  

 
 

 
 . 347/ 3م،  1914ـ كتاب الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز: يحيى بن حمزة العلوي، مطبعة المقتطف، مصر، 1

 319م،ص 1993هــ /  1414، 3ـ علوم البلاغة البيان والمعاني والبديع: أحمد مصطفى المراغي، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، ط2

 
 



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA) 

_______________________________________________________________________________________ 

26 | P a g e  

وللتمثيل على هذه الظاهرة في القرآن الكريم،وخاصة سورة الرعد نجد قوله تعالى: ) ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك وجعلنا لهم أزواجاً 

. إن الالتفاتَ يقع بين ضميرين )جعلنا لهم(، بين )نا الجماعة( و)  44وذريَّةً وما كان لرسولٍ أن يأتيَ بآيةٍ إلا بإذن الله لكل ِ أجل كتاب(  
يمان هاء الغائب(، بين الذاتية، وبين الآخر، فهذا الالتفاتُ يؤدي إلى فهم المعنى المراد من الآية، ويوصل أصلاً من أصول العقيدة وهو الإ

 .ِ  بالرسل والملائكة، وهذا ركن رئيسٌ من أركان التأصيل الإسلامي 
وقد حقق الالتفاتُ الإيجازَ في الكلام، من خلال الانتقتال من أسلوب المتكلم إلى أسلوب الغائب، وحقق الجمالية الفنية في تقديم  

المعنى بطريقة مختصرة يسيرة، وكأنه " كلام كلما زدته فكرا زادك معنى، وتفسسيره قريب، قريب كالروح في جسمها البشري،  

.45ولكنه بعيد بعيد كالروح في سرها الإلهي"  
،  ويبرز ال تناقضَ  وهكذا فإنَّ المحسنات البديعيةَ تركت أثراً جمالياً ملحوظاً في التركيب الذي ترد فيه، فالطباق يحقق التوضيحَ المعنويَّ

واضح من خلال هذه   له معنى  فالكلام  البسيطة،  الدلالة الإشارية  وتحقق  الاختصار  التورية فهي تخلق  بين الأشياء، وكذلك  الحادَّ 
 المحسنات التي تبرزُ المعاني، وتشك لِ حلقة دلاليةً واسعةً.  

 

 خاتمة البحث: 
 مما سبق ، وبعد الوقوف على جمال العربية ودوره في بيان أصول الدين، وبلاغة العربية وتأصيل العقيدة، نصل إلى الآتي:

 ــ اللغة العربية لغة الإبداع والجمال، والقرآن الكريم هو الكتابُ الذي يضم أضرب الجمال اللغوي على المستويات كل ِها. 
 ــ التراكيب القرآنية تراكيبٌ تمتلئ بالقوة والرصانة والتعبير، فهي ترصد المعاني المختلفة، وتستنطق الدلالات المتعددة. 

 ــ تسهم الأبنية والصيغ الصرفية في إعطاء التركيب القرآني رونقه، وجماله، بما تمتلكه من قدرة على الحركة في التراكيب اللغوية. 
ــ للسياق الدور المهم في عملية إبراز المعاني، وتحديد الدلالات، لأن المفرداتِ والتراكيبَ تتموضع في سياقاتٍ كثيرة، مما يمنحها 

 القوة والجمال. 

 ــ التراكيب القرآنية لعبت دورها في تحقيق الرفد الجمالي لأصول العقيدة الإسلامية. 
ــ البلاغة العربية أرخت ظلالها على النص القرآني، وحققت الصورة الفنية والمحسنات البديعية، إضافة إلى الظواهر المعنوية ، حققت 

 جمالية ومتعة للنص من خلال السياقات المختلفة التي يرد فيها . 
 المصادر والمراجع:

 القرآن الكريم. 

القاهرة،   الجامعي،  للكتاب  الحديثة  الأكاديمية  أ.د. عطية سليمان أحمد،  العرفانية:  النظرية  القرآنية في ضوء  ــ الاستعارة 
م. 2014  

م. 2000،  1ــ إعجاز القرآن البياني ودلائل مصدره الرباني: صلاح عبد الفتاح الخالدي، دار عمار، عمان، ط  
3ـ  الإيضاحُ في علوم البلاغة: القزويني، تح، محمد عبد المنعم خفاجي، دار الجيل، بيروت، ط  

 ــ البحر المحيط في أصول الفقه: الزركشي، تح. عبد القادر عبد الله العاني، دار الكتيبي، الكويت. 
 ــ بلاغة التراكيب دراسة في علم المعاني: أ.د. توفيق الفيل، مكتبة الآداب، القاهرة، لاط، لاتا. 

هــ  1416،  1ـ  البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها: عبد الرحمن  حسن حبنكة الميداني، دار القلم، دمشق، سوريا، ط

م. 1996 /  
م  2006هــ/ 1417،  2، القاهرة، ط 1ــ بلاغة الكلمة في التعبير القرآني: أ.د. فاضل السامرائي، شركة العاتك لصناعة الكتاب، بغداد ط  

هـ . 1420،  2ــ  البيان في روائع القرآن: د.تمام حسان، عالم الكتب، ط   
م2000هـ/ 1421،  1ــ التصريح بمضمون التوضيح في النحو: خالد بن عبد الله الأزهري الوقاد ، دار الكتب العلمية، بيروت، ط   

 ـ التصويرُ الفني في القرآن: سيد قطب، دار الشروق، بيروت/ القاهرة، لاط، لاتا. 

م. 2000هــ/ 1420،  1ـ تفسير القرآن العظيم: ابن كثير الدمشقي، دار ابن حزم، بيروت ــ لبنان، ط   
ـ الجامع لأحكام القرآن ) تفسير القرطبي(: أبو عبد الله القرطبي، تح: احمد البردوني و إبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية،  

م.1964هــ / 1384، 2القاهرة، ط  
م. 1969هــ /  1388ــ الحيوان : الجاحظ ، تح. عبد السلام هارون، دار الفكر العربي، بيروت،   

م. 1987هــ/ 1408،  2. دلالة التراكيب دراسة بلاغية: د. محمد محمد أبو موسى، مكتبة وهبة، مصر، ط   
. 2004هـ/  1426،  1ــ دلالات التقديم والتأخير في القرآن الكريم دراسة تحليلية: د.منير محمود المسيري، مكتبة وهبة، القاهرة، ط   

م.  1987،  1ــ رسالة المباحث المرضية: ابن هشام الأنصاري، تح. مازن المبارك، دار ابن كثير، دمشق، ط  

ـــ السمو الروحي الأعظم والجمال الفني في البلاغة النبوية: أ. مصطفى صادق الرافعي، تح. أبي عبد الرحمن البجيري، دار البشير  
 للثقافة والعلوم، لاط، لا تا. 

 ــ العلامة الإعرابية في الجملة بين القديم والحديث: محمد حماسة عبد اللطيف، دار الفكر العربي، لاط، لا تا.
م.  1988هــ / 1408،  1ـ علم المعاني دراسة وتحليل: د كريمة محمد أبو زيد، مكتبة وهبة، مصر، ط   

م. 1993هــ / 1414،  3ـــ علوم البلاغة البيان والمعاني والبديع: أحمد مصطفى المراغي، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، ط   

السياق وطرق  الدلالة عند الاصوليين والمفسرين، مشتاق علي الله ويردي، مجلة جامعة كركوك/  للدراسـات الانسانية ، المجـلد   -
. 2024، الجزء الثاني، لسنة 2العدد:  19:  

م. 1914ــ كتاب الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز: يحيى بن حمزة العلوي، مطبعة المقتطف، مصر،   
م. 1985هـ / 1405، 2ــ اللمع في العربية: ابن جني، تح. حامد المؤمن، عالم الكتب، ومكتبة النهضة المصرية، ط  

م. 1994ــ المعالم في أصول الفقه: فخر الدين الرازي، دار عالم المعرفة، القاهرة،    

م.  2007هــ/  1428،  2ـ معاني الأبنية في العربية: د.فاضل السامرائي، دار عمار للنشر والتوزيع، عمان، ط   
 ــ معجم اللسانيات الحديثة: سامي عياد حنا، كريم زكي حسام الدين، نجيب جريس . 

م 1997،   1ـ مقدمة لنظرية المعجم : إبراهيم بن مراد، دار الغرب الإسلامي، ط  

 
 38الرعد:   44
السمو الروحي الأعظم والجمال الفني في البلاغة النبوية: أ. مصطفى صادق الرافعي، تح. أبي عبد الرحمن البجيري، دار البشير للثقافة    45

 . 27والعلوم، لاط، لا تا، ص 



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA) 

_______________________________________________________________________________________ 

27 | P a g e  

. مناهج المفسرين في بيان اثر التقسيم على ايضاح النص القرآني ومعناه الدلالي، عمر ياسين طه حسين المالح ، مجلة جامعة 

. 2021لسنة  2العدد:  16كركوك/ للدراسـات الانسانية ، المجـلد :  


