
 

 

European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA) 
Available Online at:  https://www.scholarzest.com 
Vol. 5 No.12, December 2024 
ISSN: 2660-5589 

 

18 | P a g e  

JUSTIFY EVENT "A COMPARATIVE STUDY BETWEEN ADHAM 
ADEL'S 'BLACK IMAGINATION' AND DOSTOEVSKY'S MESSAGES 

FROM UNDERGROUND " 
Assist. Prof. Hadeel Nashat Aswad Hanaf 

Finance and Banking Department, College of Administration and Economics, Aliraqia University, Iraq 

Email : hadeel.n.aswad@aliraqia.edu.iq 

Article history: Abstract: 

Received: September 30th 2024 The experimental novel represents a new literary model that is open to 
various literary genres, both in form and content. This new style has 

revolutionized classical novel patterns by introducing contrasting concepts to 
old narrative elements and techniques. Its focus revolves around the self, 

delving into its concerns, fears, and new perspectives within the dialectical 
context between self and other, or between subjective and objective realms. 

This new style has paved the way for several comparative studies between 

diverse experimental novel styles, diverging in their presentation of the 
concept of the new experimental novel. This research aims to present a 

comparative study between Adham Adel's "Black Imagination" and Fyodor 
Dostoevsky's "Notes from Underground" to explore one of the key foundations 

of the experimental novella ”the meta-narrative or event justification. The 

objective is to comprehend the thematic significance and aesthetic 
components inherent in this style through its utilization of the meta-narrative 

mechanism in the narrative text.  

Accepted: October 26th 2024 

  

Keywords: Justify event, Black Imagination, Notes from Underground 

 

 "و)رسائل من تحت الأرض( لدوستويفسكي روايتي )خيال أسود( لأدهم عادل،   دراسة مقارنة بينتبرير الحدث "
 م.د. هديل نشأت اسود حنف 

 , العراق  الجامعة العراقية, كلية الادارة والاقتصاد , قسم المالية والمصرفية 

hadeel.n.aswad@aliraqia.edu.iq Email :  

 ملخص ال

التجريبيةّ   الرواية  النمط  أتعدّ  هذا  شكلّ  وقد  ومضموناً.  شكلاً  الأدبية،  الأجناس  مختلف  على  مفتوحاً  جديداً  أدبياً  نموذجاً 
وبتمحوره حو القديمة،  الروائية  والتقنيات  للعناصر  مغايراً  بتقديمه مفهوماً  الكلاسيكية،  الرواية  أنماط  ثورةً على  الرواية  ل  الجديد من 

بكل هواجسها ومخاوفها ورؤيتها الجديدة، في سياق علاقتها الجدلية مع الذات والآخر، أو بين الذات والموضوعي.    الذات واستبطانها

أو كثيراً في   أنماط روائية تجريبية شتّى، تقاطعت وافترقت قليلاً  وقد فتح هذا النمط الجديد المجال لعقد دراسات مقارنة عدّة بين 
روايتي )خيال أسود(   بين  مقارنة  دراسة  ليقدّم  البحث  وقد جاء هذا  الجديدة،  التجريبية  الرواية  الخاص عن  أسلوب عرض مفهومها 

ل الأرض(  تحت  من  )رسائل  و  عادل،  أدهم  العراقي  الروسي  للروائي  دوستويفسكي لروائي  أهم  فيودور  أحد  على  الوقوف  بغية   ،
التي   الجمالية  والمقومات  الدلالية  الثيمة  استبطان  بغية  السردي،  الحدث  تبرير  أو  الميتاسرد  عنصر  وهو  التجريبية،  الرواية  أسس 

 يحظى بها هذا النمط عبر توظيفه لآلية الميتاسرد في المتن الروائي. 
 : تبرير الحدث ـ خيال أسود ـ رسائل من تحت الأرض. الكلمات المفتاحية

 مقدمة ال

تعدّ الرواية فناً دائم البحث والتململ، لا يكاد يستقر على حال، تبعاً لطبيعة الأدب التي لا تعرف القوننة أو التقعيد، فإذا كان  
الجديدة،   المفتوحة  التحولات  تتمثلّ طبيعة  أن  بالرواية  ومضموناً، فالأحرى  إبداعية مفتوحة على كل ما هو جديد شكلاً  بنية  الأدب 

 هو مغاير وجديد. يون لكسر النمطية وتقديم كلّ ما بوصفها نوعاً أدبياً بارزاً وشائعاً يشكلّ مضماراً إبداعياً يتبارى فيه الروائ
وتعود طبيعة الانفتاح والتحول التي يقدّمها لنا فنّ الرواية عموماً إلى أسباب وعوامل شتّى، منها ما   يتعلقّ بذوق المتلقي  

برز شخصيته  لذاتي للروائي الذي لا يفتأ يحاول الخروج عن القواعد لي  اتبعاً لطبيعة العصر الجديد والمتحول، ومنها ما يتعلقّ بالإبداع  

، وهذا السعي في خوض مغامرة البحث عن التجديد هو ما يعرف بالتجريب الروائي، أو قل إن الأدبية الإبداعية المتميزة والمتفردة
ي ط ما  أو  الروائي  التجريب  اللا مفهوم  رواية  عليه  المداميك  لق  أحد  يشكّل  النقاد،  إليه  ذهب  ما  وفق  سرد،  الميتا  رواية  أو  رواية، 

 الأساسية في قضية التجديد الروائي.
التجريب في   امتزج  لذلك  بالذات وحياتها ومصيرها،  تهتم  التجريبية عموماً على خلفية فلسفية وجودية  الرواية  لقد قامت 

قائمة على   والعالم  والمجتمع  للذات  التجريبيين  رؤية  وذلك لأن  الكتابية،  بالذات  السردية  العناصر  الروائية، فتواشجت  بالذات  الرواية 
أهمية دور الذات في إحداث التغيير، وليس بالضرورة أن ينحصر هذا الكلام في إطار التغيير الإيجابي المنشود أو الذي ينشده كبار  

  المصلحين والفلاسفة والأدباء، كما لا يعني ذلك أننا في الرواية الجديدة إزاء مفهوم ثوري بالمعنى الإيديولوجي المتعارف عليه، وإنما

قد يأتي هذا التغيير بصورة الثورة الانتقامية من الذات والمجتمع على حدٍّّ سواء، تبعاً للعلاقة الصدامية التي تتأسس عليها، بمعنى  



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA)  
__________________________________________________________________________ 

19 | P a g e  

أننا في الرواية التجريبية إزاء مسارين متناقضين أو مسارات متناقضة شتّى، إذ إننا نلمح تناقض الذات مع نفسها ومع المجتمع في 

بالآخر  الذات  تجمع  التي  الجدلية  البنية  سياق  في  أغوارها،  وسبر  النفسية،  الأبعاد  دقائق  تقصّي  إلى  يقودنا  نحوٍّ  على  معاً،  آنٍّ 

أدوات جديدة   تجريب  إلى  والعميقة،  المستهلكة  التجاوز للأشكال  طابع  التجريبية  الرواية  يضفي على  ما  وهو  الجمعي،  أو  الفردي 
 1وخلق أشكال حيةّ. 

وصولاً إلى المعرفة والحقيقة أو إلى القيمة الفنية   2والتجريب لغةً يتأسس على معنى الاختيار والمعرفة والبحث والدراية،  
 الجمالية التي تختلف من مبدع لآخر.

)الرواية   المعروف  كتابه  في  بالرواية  التجريب  كلمة  ربط  من  أول  زولا  إميل  ولعلّ  للتجديد،  قريناً  التجريب  مصطلح  ويعدّ 

والحقائق   الملاحظات  تجميع  على  مبنية  تجربة  ثمرة  الرواية  تكون  أن  إلى  التوصيف  ذلك  وراء  من  يرمي  زولا  وكان  التجريبية(، 
 3والمعطيات قبل صياغتها في نسق روائي يضفي عليها صدقيةّ، تضاهي صدقيةّ الحقائق المتصلة بالتجارب العلمية. 

وي فهم من هذا الكلام أن من حق كل روائي أن يعبرّ عن تجربته الخاصة بأسلوبه الخاص، من خلال ما يلاحظه عن سلوك  
 شخصياته التي تحمل في دلالتها مرجعيتها الواقعية أو الطبيعية، مما يضفي عليها عنصر المصداقية، أي الصدق الفني. 

أن   إلى  وتطمح  والنموذج،  النمط  تقويض  إلى  فنية تسعى  )استراتيجية  بأنه  الرواية  في  التجريب  مفهوم  تعريف  في  وجاء 
الم البحث  تتوسل  دائماً  مفتوحة  الجنس  داخل  الكتابة  متجددة(، تجعل  ورؤية  جديد  عن شكل  وسيلة    4تواصل  التجريب  أن  بمعنى 

الكتابة ضرباً من ضروب النص الأدبي على مختلف   المألوفة، ممّا يجعل  القوالب الكلاسيكية  والتمرّد على  لكسر السائد والمألوف، 

 الأجناس الأدبية. 
التجريب بقوله: )  التعبير وي عرفّ صلاح فضل  أنماط  ابتكار طرائق وأساليب جديدة في  التجريب قرين الإبداع لأنه يتمثّل في 

 5الفني المختلفة، فهو جوهر الإبداع وحقيقته، عندما يتجاوز المألوف ويغامر في قلب المستقبل(. 
يقتضي   فهذا  جديدة  روائية  أشكال  خلق  في  والمغامرة  التجريب  حرية  الكاتب  أو  للمبدع  أن  يعني  الكلام  هذا  كان  وإذا 

والتميزّ، عبر   التجديد والإبداع  المكونات هي مناط  بالضرورة أن يكون على وعي شامل وتصور عميق بالمكونات السردية، لأن هذه 

 مغايرتها للأنساق المألوفة في الروية الكلاسيكية. 
تؤسس    إذ  الحرية،  )رواية  أنها  على  التجريبية  الرواية  إلى  ينظر  وتتبنّى وبالمجمل  الخيال  لسلطة  وتنظر  الذاتية،  قوانينها 

وقائع   فلكلّ  المحض،  الذاتية  التجربة  خارج  تجربة  أية  وتخوّن  النص،  خارج  سلطة  أي  ترفض  فهي  ولذلك  المستمر،  التجاوز  قانون 
 6مختلفة أشكال من القصّ المختلفة، وكل رواية جديدة تسعى إلى أن تؤسس قوانين اشتغالها في الوقت الذي يتيح فيه هدمها(. 

بهذا المعنى نجد أن ثمّة ارتباطاً قوياً بين مفهوم التجريب في الرواية ومفهوم الحداثة التي تعني الخروج عن المألوف وكسر  

 القواعد الجاهزة، باتجاه خلق أفق إبداعي جديد في الكتابة. 
ويقوم تبرير الحدث في الرواية التجريبية بوصفه أحد تجليّات الشكل الكتابي الجديد الذي يمزج بين السرد والميتا سرد، في  

على   الأخرى  الأصوات  مع  الجدلية  العلاقة  إطار  في  الرواية،  على  المهيمن  الصوت  ذات  الذات  تفاصيل  تقصّي  في  الإيغال  سياق 
 اختلاف أشكالها وترميزاتها الدلالية.

 
 أولاً: التجريب الروائي بين الرواية العربية والرواية الغربية. 

بعد الحربين العالميتين في أوروبا وأمريكا، على النحو الذي أدى إلى تغيرّ   برزت مظاهر التجديد في الرواية الغربية عموماً 

الاجتماعي   بالتطور  قوياً  ارتباطاً  ارتبطت  النقلة  وهذه  الروائي،  الشكل  في  تغيرّ  إلى  أدى  ممّا  النقدي،  والتفكير  الفلسفي  الفكر 
والتاريخي على أيدي كتّاب فرنسيين مثل آلان روب غرييه، وكلود سيمون، وميشال بوتور وغيرهم. وقد دعا هؤلاء الروائيون وسواهم  

يخلق   فعلاً  أنه  في  هي  الروائي  )قوةّ  أن  مؤكدين  الروائية،  الكتابة  في  التجديد  الحركة إلى  تلك  وهي  نموذج،  وبدون  حرية  بكل 
 7ومصطلح عليه وميت، والمتجهة نحو ما هو حرّ وصادق وحيّ(.التجريبية الساعية إلى التحرر مما هو مفروض 

ولعلّ ما يميزّ الرواية الجديدة عن التقليدية أنها تثور على كل القواعد وت نكر كل الأصول، وترفض كل القيم والجماليات التي  

بالتقليدية، فلا الشخصية   شخصية، ولا الحدث حدث، ولا الحيزّ حيزّ، ولا الزمان  كانت سائدة في كتابة الرواية التي أصبحت توصف 
وهو ما يوضحّه ميشال بوتور في مفهومه للتجديد الذي    8زمان، ولا اللغة لغة، ولا أي شيء ممّا كان متعارفاً في الرواية التقليدية. 

يتمثل في الخروج على الأنماط السائدة وكسر العادات القديمة، فالروائي الذي يرفض هذا العمل ولا يقلب العادات رأساً على عقب  
ولا يرفض على قارئه أي جهد خاص ولا يجبره على العودة إلى نفسه بالنسبة إلى إعادة البحث في الأوضاع المكتسبة منذ زمن  

وفي هذا    9طويل، يلاقي بالتأكيد نجاحاً سهلاً، ولكنه يجعل من نفسه شريكاً لهذا القلق العميق ولهذا الليل البهيم الذي يتخبطّ فيه. 
صالحة   تعد  لم  للقصة  التقليدية  والتقنيات  بسرعة،  يتغيرّ  فيه  نعيش  الذي  العالم  أن  )يرى  إذ  التجديد  من  الغاية  نفسه  بوتور  يبررّ 

لاستيعاب جميع العلاقات الجديدة التي تنشأ عن هذا الوضع الجديد، فينتج عن ذلك قلق دائم، ويتعذّر علينا أن ننظم في ضميرنا  

  10. جميع المعلومات التي تهاجمه لأن الأدوات الكامنة تنقصنا(
مواطن    ووجدت  وتولستوي،  وكافكا  دوستويفسكي  أعمال  بتحليل  الريبة(  )عهد  كتابها  في  ساروت(  )ناتالي  قامت  وقد 

التجديد والخروج عن المألوف، وأكدت أن عصرها هو عصر الشك والريبة في الأساليب الفنية السائدة، داعيةً إلى إعادة النظر في كل  
  11مقومات الرواية التقليدية من حيث بنيتها الشكلية ودلالتها الاجتماعية والسياسية ووظيفتها في المجتمع. 

لأنها   الإبداعية،  العملية  في  أساسي  كمبدأ  الحرية  على  مفهومها  تأسس  الغربية عموماً  التجريبية  الرواية  فإن  وبالعموم 

 أتاحت للروائي المبدع تجاوز القواعد الكلاسيكية وخرقها وإنتاج طرائق سردية جديدة. 

 
 . 103م، ص2003، 1الروائي المغاربي، المغاربية للطباعة والنشر، تونس، طبوشوشة بن جمعة، التجريب وارتحالات السرد   1
 . 262م، ص1997، 1ينظر مثالاً: ابن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت، مج 2
 . 48م، ص2011، دبي،  1محمد برادة، الرواية العربية ورهان التجديد، دار الصدى للطبع والنشر، ط 3
 . 173م، ص 1996محمد الباردي، في نظرية الرواية، سراس للنشر، تونس،  4
 . 3م، ص2005، 1صلاح فضل، لذةّ التجريب الروائي، أطلس للنشر والإنتاج الإعلامي، القاهرة، ط 5
 . 291م، ص2004محمد الباردي، إنشائية الخطاب في الرواية العربية الحديثة، مركز النشر الجامعي، تونس،   6
 .291محمد الباردي، إنشائية الخطاب في الرواية العربية الحديثة، م. س، ص 7
 . 48م، ص1998عبد الملك مرتاض، في نظرية الرواية، بحث في تقنيات السرد، عالم المعرفة، الكويت،  8
 . 8م، ص1982، 2ميشال بوتور، بحوث في الرواية الجديدة، تر: فريد أنطونيوس، منشورات عويدات، بيروت، باريس، ط 9

 . 7م. ن، ص 10
 . 70م، ص2002، دمشق،  2محمد الباردي، الرواية العربية والحداثة، دار الحوار للنشر والتوزيع، ط 11



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA)  
__________________________________________________________________________ 

20 | P a g e  

متأخرة    يجدها  العربية  الرواية  التجريب في  لواقع  إلى والمتتبع  أدت  التي  الدوافع  كانت  وإن  الغربية،  نظيرتها  مع  بالمقارنة 

هذه  في  والاقتصادية  والسياسية  الاجتماعية  البنى  أصابت  التي  الاهتزازات  حيث  من  مشتركة  الأدبي  الجنس  هذا  في  التجديد 

ومما لا شك فيه أن ظهور التجريب في الرواية العربية وانتشاره في الربع الأخير من القرن العشرين )يستند إلى أسس    المجتمعات.
ومرتكزات أدبية وثقافية وحضارية ومحلية، إضافة إلى عامل المؤثرات الأجنبية، والانفتاح على التراث القصصي القديم، وإلى هزيمة  

وصولاً إلى ما تعانيه المجتمعات العربية على امتداد العقد الأخير حتى الوقت    1تزاز الثوابت الوطنية والتاريخية. م، وإلى اه1967عام  
مختلف   في  الخارجية  الأيادي  وتوغل  الداخلية  والاقتتالات  الشعبية  الثورات  خلفية  على  بنيتها،  في  حادة  انقسامات  من  الراهن 

د  مفاصل الحياة الاجتماعية، كل هذه العوامل أدت وتؤدي بالكتّاب والأدباء إلى الثورة والتمرد على القوالب الكلاسيكية، ممّا أنذر بميلا

 ية الجديدة أو الرواية التجريبية. نوع جديد روائي، هو الروا
وقد يقع المتتبع على مساحات تشابه واسعة بين تجارب الروائيين لجهة الرواية الجديدة أو التجريبية، إلا أن كل تجربة لا بد   

واللغوية   الأدبية  ومفاهيمها  البنائية  وتفاصيلها  بأسئلتها  )متفردة  فهي  والفني،  الجمالي  بعدها  حيث  من  غيرها  من  تتميز  أن 
والعالمي، في سياق بحثها   2ومرتكزاتها وفلسفتها الجمالية(. الفكر الأدبي المحلي  للتفاعل مع تطورات  قوياً  وهذا ما منحها دافعاً 

العرب يتحررون من   الروائيين  التجريب جعلت  إن )ممارسة  إذ  التقليدية،  الرواية  عن علاقات بنائية جديدة مغايرة لما هو مألوف في 
والثقافي  الاجتماعي  بالمحيط  صلة  لها  عناصر  يضيفون  جعلتهم  كما  العالمية،  الرواية  تاريخ  عبر  المتبلور  الشكل  بحرفية  التمسّك 

وهذا الأمر مهّد الطريق للانتقال الحرّ من الحياة الواقعية وتفاصيلها إلى حياة خيالية لا واقعية لها خصوصيتها الجمالية من    3والتراثي(. 

والت  السرد،  خطيةّ  كسر  اللاحيث  واستيهاماتها  الذات  عن  الواقع  عبير  وتوسيع  الزمن،  سلسلة  وتحطيم  الجسد،  وحرية  شعورية، 
  4ليشمل الحلم والشعر والأسطورة وأحلام اليقظة. 

ولعلّ طبيعة المجتمع العربي الآخذة بالغموض والضبابية والانقسام الذي تضيع على أثره أسس المنطق وعوامل العقلانية  
جعل من الرواية التجريبية بأشكالها السردية الجديدة حاضرة بقوة على نحوٍّ يجسّد فيه هذا النمط الكتابي الواقع الموضوعي الجديد  

مع   يتوازى  فني  بأسلوب  واللا والمتحوّل،  واللاانضباط  التخبطّ  حيث  من  إلى  الواقع  بالنظر  سلبية  السمة  هذه  كانت  ولئن  عقلانية، 

إيجابياً على صعيد الفن التجريبي الذي يستطيع أن يتوغل في تفاصيل هذا   الواقع الموضوعي المجتمعي العربي، إنها تأخذ طابعاً 
م ما يمكن  الواقع وخلفياته ومرجعياته كاشفاً عن إرهاصاته وتحولاته والتجليات النفسية لشخوصه، على النحو الذي يستطيع أن يقدّ 

اللا المنطق في  العصر، دون  تسميته  يتماشى مع طبيعة  الذي  بالشكل  اللامألوف،  المألوف في  أو  التحوّل  المركزية في  أو  منطق 
التقيدّ بالتسلسل والترابط والسببية في بناء الحدث وانسيابيته، أو الوقوف عند ملامح واضحة للشخصيات وأبعادها وبيئتها وكيفية 

ة  بنائها، أو تصوير الأبعاد الزمانية والمكانية في الرواية تصويراً واضحاً يسير على وفق النمط المألوف والشائع من حيث تقنيات الكتاب

 ما عهدناه في الرواية الكلاسيكية. السردية ك
من    كثيرة  مفاصل  في  تقترب  إنها  إذ  التجريبية،  الرواية  تعتمدها  التي  الجديدة  اللغة  قضية  المتلقي  يستوقف  ما  وكثيراً 

أسلوب التوثيق الذي يعتمد الأسلوب المباشر، ويخلو تماماً من أي نزعة سردية يمكن أن ت لْحقه بخطاب السرد عامةً، رغم توافر هذا  
الأسلوب على مقومات جمالية وتصويرية، ولعلّ السبب في هذا تفسّره مقولة جيمس جويس: )أنا نتاج هذا الجنس، وهذه البلاد،  

أنا(،  كما  نفسي  عن  أعبرّ  وسوف  الحياة،  مناسباً    5وهذه  يراه  الذي  اللغوي  بالأسلوب  ذاته  عن  التعبير  في  حرّ  الكاتب  أن  بمعنى 
ومتّفقاً مع طبيعة الأفكار الذهنية والمشاعر العاصفة التي ي سلمّ الكاتب نفسه لها ويلعب من خلالها دور المسجّل أو الموثق لتيار  

الوعي على نحو يسترسل فيه دون توقفّ أو مراعاة الجوانب الفنية التي تقوم عليها الرواية عموماً، وإلا فكيف يصلح أن نطلق على  

التجريب؟   الروائي مصطلح  النمط  يقوم على    هذا  التجريبي أنه  النمط  المتتبع في هذا  بل إن مبعث الجمالية الجديد الذي يلحظه 
التطويرات   تظهر  إذ  بوجهته،  التكهّن  يصعب  الأحداث  وسير  الملامح،  غائمة  مراوغة  الإنسانية  )التجربة  أن  لجهة  التوقع  أفق  كسر 

تقوم على تشييد سرد متشكّك   التي  ترابطه(، الشكلية  وعدم  بغموضه وهلاميته  أعيننا  أمام  ما يستدعي من    6بعرض عالم  وهو 
 القارئ أن يكون أكثر وعياً وفطنة في سياق تفاعله مع هذا النمط الجديد من الكتابة اللااعتيادية واللامألوفة. 

ولعلّ الحديث عن الرواية التجريبية يغري الوقوف على كل ما هو جديد فيها على مستوى الشكل والمضمون، ولكن تقيداً  

بحدود البحث سنقف عند الملمح الأبرز من ملامح هذه الرواية، والمتمثل بآلية تبرير الحدث السردي، وهو مفهوم يلقي بظلاله على  
بمعنى أن هذه العناصر يستطيع الدارس أن    سرد،ها هذا النمط الروائي، كالمصاحبات النصيّة، والميتاجملة من المناحي التي يتميزّ ب

 يقف فيها على أسلوب الكاتب أو الروائي في عملية تبرير الحدث السردي. 
التجريبية الجديدة هو ما ولعلّ    الرواية  الغرب في أسلوب تبرير الحدث السردي في  والكتّاب  العرب  الكتّاب  تشابه عدد من 

تحت   من  و)رسائل  عادل،  أدهم  العراقي  للكاتب  أسود(  )خيال  روايتي  بين  المفهوم  هذا  ضوء  في  مقارنة  دراسة  عقد  إلى  دفعنا 
 روائي الروسي فيودور دوستويفسكي. الأرض( لل

 

 
 ثانياً: تبرير الحدث بين روايتي )خيال أسود( و)رسائل من تحت الأرض(. 

تندرج روايتا )خيال أسود( و)رسائل من تحت الأرض( ضمن ما يعرف بالرواية التجريبية، وبالرغم من مساحات التقاطع ونقاط  
 الالتقاء والتشابه بين الروايتين، إلا أن كل رواية حملت سماتها الجمالية وخصوصيتها الإبداعية المتمايزة. 

 نحدّد أبرز ما تشترك به الروايتان بما يأتي:  ونستطيع أن  

تتمحور أحداثها حول شخصية رئيسة هي شخصية الكاتب ذاته، بالرغم من تعدد الأصوات في الرواية على   ،ـ كلا الروايتين ذاتية1
 بتعبير باختين.  (الحوارية)نحوٍّ يتضح فيه مفهوم 

تقوم2 الروايتين  كلتا  والميتا  ـ  السرد  بين  يجمع  منهج  ملاحظاته على  لإبداء  سردية  جولة  كل  بعد  يقف  الكاتب  أن  بمعنى  سرد، 
 وتعليقاته، وفق ما يفترضه من تساؤلات تدور في ذهن المتلقي أو القارئ الضمني، وهو مناط تبرير الحدث السردي. 

الميتاسردي، فذهب )عادل( إلى إيراد الحدث السردي والميتاسردي على وقد افترق الكاتبان في أسلوب اعتماد الشكل   

الأول منهما   إلى قسمين، شكّل  الروائي  عمله  تقسيم  )دوستويفسكي( فذهب على  أما  تعاقبي،  أو بشكل  منتظم  متناوب  نحو 
 )تحت الأرض( مدار الحدث الميتاسردي الأبرز، والآخر )الثلج الندي(، مدار السرد الذي ينطوي على مشاهدات الكاتب. 

 
 . 17م، ص2008شكري عزيز الماضي، أنماط الرواية العربية الجديدة، عالم المعرفة، الكويت،  1
 . 17م. ن، ص 2
 . 49محمد برادة، الرواية العربية ورهان التجديد، م. س، ص 3
 . 29م، ص2014،  1عبد المجيد الحسيب، الرواية العربية الجديدة وإشكالية اللغة، عالم الكتب الحديث للنشر والتوزيع، إربد، ط  4
 . 25م، ص2014، 1شعبان عبد الحكيم محمد، الرواية العربية الجديدة، دراسة في آليات السرد وقراءات نصية، الوراق للنشر والتوزيع، عمّان، ط 5
 . 14م، ص2009، 1الرواية العربية الجديدة، الدار العربية للعلوم ناشرون، منشورات الاختلاف، الجزائر، طفخري صالح، في  6



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA)  
__________________________________________________________________________ 

21 | P a g e  

)خيال   روايته  أدهم عادل ذهب في  الكاتب  بأن  القول  رواية، نستطيع  بها كل  تتميز  التي  الجمالية  الخصوصية  حيث  ومن 

الحرية والعبودية، الإنسانية  أسود( إلى المزج بين الواقع والخيال بأسلوب يشي بحالة الصراع أو العلاقة الجدلية بين الواقع والممكن، 

متحرّ  جديد  لخلق  يؤسس  الذي  الخالق  الحرّ  والإنسان  الموضوعية،  لشروطه  الخاضع  سْتعبد  الم  الإنسان  فكرة  من  والظلم،  راً 
تموضعات الشرط التاريخي، على نحوٍّ نشهد فيه ضرباً من التمازج بين المألوف واللامألوف، الحقيقة والوهم، الواقع والخيال، الإنسان 

 واقعاً والإنسان ممكناً. 
وتفترق رواية )رسائل من تحت الأرض( لدوستويفسكي لجهة كونها موغلة في التفاصيل الواقعية التي يتعقّب فيها الكاتب  

والمأمول،   الواقع  بين  المتخبطة  الشخصية  الذات  أو  الإنسانية  النفس  العبودية  دقائق  بين  قوياً  الصراع  فيه  يبرز  جدلي  إطار  في 

الجوهر  بوصفها  الإنسانية  الذات  أعماق  من  تنبعث  التي  والحرية  والاجتماعي،  الموضوعي  الواقع  يفرضها  التي  العبودية  والحرية، 
 الإنساني الأوحد. 

علاقة   سياق  في  الواقع،  رحم  من  متوالدة  شتى  مشاهدات  سياق  في  الأفكار  هذه  مجموع  الروائيين  من  كلٌّ  ويسوق 
جدلية مع الممكن المتخيل أو المأمول، ولئن كان أدهم عادل جنحَ في روايته موغلاً في مشاهدات خيالية شتّى إلا أنها تشكلّ في  

  الواقع بمختلف شخوصها ودلالاتها التي تؤديها، أفكاراً واقعية تكاد تكون معادلاً موضوعياً للواقع في جوهره الحقيقي، بمعنى آخر: لقد 
الخيال، وبذلك فالواقع والخيال وجهان لعملة واحدة.  الواقع وتوقيع  أما دوستويفسكي فقد    درجَ أدهم عادل في روايته على تخييل 

من   ذلك  يقلل  أن  دون  يسوقها،  التي  المشاهدات  مجمل  بواقعية  الالتزام  مؤثراً  المطلقة،  الواقعية  على  روايته  مسار  في  حافظ 

ولعلّ هذا الاختلاف يعزى في جوهره إلى عاملين رئيسين أحدهما ذاتي، والآخر موضوعي،    مستوى شعرية السرد الروائي لديه.
فأما الذاتي فهو المنظور الخاص لدى كل من الروائيين، في أسلوب معالجته لمجمل الأحداث الواقعية والنفسية التي يسوقها في  

روايته، والأسلوب الفني الذي آثر أن يعتمده في تقديم الشكل الإبداعي للسرد. وأما الموضوعي فيعود إلى اختلاف طبيعة المجتمع  
الراهن   مع شروط  ومتسقة  ملائمة  يراها  التي  بالصورة  عليها  والتعليق  الأحداث  تقديم  إلى  منهما  بكل  حدت  التي  العصر  وظروف 

   الحضاري.

 
 أـ العتبات النصية: 

والجلادة،  ت عرفّ العتبات النصية بأنها )مجموعة الافتتاحيات الخطابية المصاحبة للنص أو الكتاب، من اسم الكتاب والعنوان،   
وتتعدد تسمية العتبات النصية وفقاً لترجمة المصطلح، فتقرأ من ترجماته: المناص، والنص    1الغلاف، وكلمة الناشر، وسوى ذلك.   أي

 . المصاحب، والنشر الموازي،... إلخ(

العصر   في  استثمارها  جرى  وقد  السرد،  لمتن  متممة  أو  موازية  دلالة  تنطوي على  ظاهرة علاماتية  النصية  العتبات  وتعدّ 
 الحديث استثماراً لافتاً للنظر، وفقاً لأهميتها الدلالية أو العلاماتية، بوصفها بنية لغوية دالة مغلقة كانت أم مفتوحة. 

بتي )التصدير دد بعتَ كشف عن مواطن التبرير الحدثي المح وفي هذا الموضع سنقتصر الحديث على ما يخدم البحث لجهة ال 
 والإهداء( في رواية )خيال أسود(، وعتبة المقدمة في رواية )رسائل من تحت الأرض(. 

ين؛ إهداء خاص يتوجه به الكاتب للأشخاص المقربّين منه، يتسّم بالواقعية والمادية، وإهداء عام يفرقّ )جينيت( بين إهداء 
 2يتوجه به الكاتب للشخصيات المعنوية كالمؤسسات والهيئات والمنظمات والرموز كالحرية والسلم والعدالة... 

وتنطوي بنية الإهداء هذه على بعد تبريري لمجموع لأحداث ،  3)إلى من ظلمتهم الدنيا...( يصدّر )عادل( بالإهداء الآتي:   

برمته  التي تشكّل نصّاً غائباً قبل الولوج إلى المتن السردي، فالقارئ يدرك عبر وعيه لأبعاد بنية الإهداء الدلالية أن الحدث الروائي  
تب  إنما هو تبرير قائم برأسه لمفهوم الظلم الذي يتعرّض له الإنسان في الحياة الدنيا، وتتضافر دلالة الإهداء مع دلالة ما صدّر به الكا

روايته أيضاً من مصاحبات نصيةّ، هي عبارة عن مقبوسات أو أقوال، تشكلّ بدورها بنية تبريرية، هي على صلة وثيقة بجدلية العدالة  
 4والظلم، فمنها ما يورده مقطعاً من قصيدة للشاعر السوري رياض الصالح حسين، يقول:

 

 العدالة هي أن أركض مع حبيبتي 
 في أزقة العالم 

 دون أن يسألني الحرّاس عن رقم هاتفي 
 أو هويتي الضائعة.. 

 العدالة هي أن ألقي بنفسي في البحر الشاسع 
 وأنا واثق بأن أحداً لم يمسكني في أذني 

 ويقودني مرّةً ثانية إلى القبر 

 بدعوى أن الانتحار لا تُقرّه الشرائع 
 والقوانين.. 

 العدالة هي أن آكل رغيفي بهدوء 
 أن أذهب إلى السينما بهدوء

 أن أغنيّ بهدوء 

 أن أقبلّ حبيبتي بهدوء وأموت بلا ضجة.. 
 

وهنا تلج القصيدة ـ بوصفها شعراً ـ مجالاً وظيفياً جديداً، هو مجال الرواية، بالنظر إلى كونها جزءاً لا يتجزأ من المتن الروائي،   
الذي يؤسس له الكاتب منذ البداية، إذ تضعنا بنية المقبوس إزاء الجدلية المشار إليها ذاتها،  وعلامة دالة على طبيعة التبرير الحدثي  

يق  جدلية العدالة والظلم، ويأتي الحديث عن العدالة تبريراً لواقع الظلم الذي يصورّه الكاتب أحداثاً ووقائع في متن القول، فلولا التضي

على الحريات الشخصية )رقم هاتفي أو هويتي الضائعة(، بحجّة الأمن والأمان، وسلب الإرادة الحرةّ في الاختيار )بدعوى أن الانتحار 
لا تقرهّ الشرائع والقوانين(، ولولا الصخب والضجيج والقلق والخوف الذي لفّ وجوه الحياة جميعاً )أن آكل رغيفي بهدوء، أن أذهب...  

أن أغني .... أن أقبلّ حبيبتي...(، لولا ذلك كلهّ لما كان الحلم بالعدالة يملأ فجاج النفس والعقل، على نحو يكشف الواقع المأساوي  

 
 . 44م، ص2008، 1عبد الحق بالعابد، عتبات لجيرار جينيت من النص إلى المناص، منشورات الاختلاف، الدار العربية للعلوم ناشرون، الجزائر، ط 1
 . 93م. ن، ص 2
 . 7م، ص2021، بغداد،  5أدهم عادل، خيال أسود )أهلاً بكم في عقلي(، دار سطور للنشر والتوزيع، ط  3
 . 5م. ن، ص 4



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA)  
__________________________________________________________________________ 

22 | P a g e  

القوة  وطأة  تحت  المسومة  الذات  لصوت  تبريراً  تأتي  التي  والعدالة  بالتحرّر  وهاجسها  الموضوعي  واقعها  بين  المنشطرة  للذات 

 الضاغطة للواقع الأسود الذي تعيشه. 

بنية   عنها  تكشف  التي  الأحداث  لمسار  تبريراً  بعداً  حاملةً  كذلك  فوجيسيك(  )نيكولاس  الأسترالي  المحاضر  مقولة  وتأتي 
 1السرد، يقول:

)أنا لا أستطيع أن أصافحك باليد، لكن ربما أطلب منك أن تحتضنني. تعلمّت أنني لست المُعاق الوحيد، جميع البشر  
إعاقة(. والتردد  إعاقة،  والخجل  إعاقة،  فالخوف  إعاقات  ضرورة   لديهم  بوصفه  الإنسانية  مفهوم  عن  البنية  هذه  وتكشف 

من  وجودية تبررّها حالة التوحّش واللاإنسانية التي يتّصف بها البشر، فضلاً على أن التصالح مع الذات يشكّل تبريراً ـ هو الآخر ـ لكلّ  

وإن  على المستوى الروحي والنفسي،  ظلمتهم الدنيا وسلبتهم وجودهم الكامل، إذ إنّ الأصحاء من بني البشر هم مسلوبون أيضاً،  
 يكن من منظار مخالف لمنظار الجسد. 

ويلفت النظر الصفات التي تخيرّها الكاتب لكل من الشاعر السوري والمحاضر الأسترالي، فلرياض الحسين حدّد صفة )فقد   
 النطق في طفولته(. 

الحدث   تبرير  سياق  في  مهمّة  إشارة  الصفتين  كلتا  وفي  الأطراف(،  نقص  )متلازمة  من  معاناته  صفة  حدّد  ولفوجيسيك 
السردي، إذ إن كلاً منهما تدخل في تشكيل صورة البطل )عوضي( الذي يشكلّ في مسار الأحداث معادلاً موضوعياً لذات الكاتب،  

تحديداً   الشاكلة  هذه  على  البطل  صورة  لاعتماده  موضوعياً  أو  وتبريراً  الأرض(  أعماق  من  )رسائل  روايته  دوستويفسكي  ويصدّر 

ان بالطبع، وبالرغم من ذلك فإنني لا أقول  المذكرّات، والمذكرّات نفسها، وهمي   )إن كاتب هذه )الإنسان الصرصار(، بقوله:  
جود فعلاً، ويستطيع القارئ أن  إنه من الممكن أن يوجد مثل هذا الشخص في المجتمع وحسب، وإنما أقول أنه مو

الماضي   أفراد  أحد  أصف  أن  حاولت  لقد  مجتمعنا،  عليها  ينهض  التي  الظروف  على  نظرة  ألقى  إذا  ذلك،  من  يتأكد 
هذا   نرى  إننا  الحياة.  قيد  على  يزال  ما  جيلاً  يمثل  لأنه  الشائع،  الوصف  من  وأوضح  أدقّ  وصفاً  العام،  للرأي  القريب 

في   ظهوره  إلى  أدت  التي  الأسباب  يوضّح  أن  يحاول  وكأنه  الأول،  القسم  في  وآراؤه  نفسه  إلينا  مقدّماً  الشخص 

مجتمعنا، أما القسم الثاني: فإنه يحتوي على المشاهدات الحقيقية المتعلقّة بشخصه والخاصّة بحوادث معينّة من  
 2حياته..(. 

الشخصية   نموذج  عند  وقوفه  يبررّ  فدويستوفسكي  السردي،  الحدث  تبرير  لجهة  مهمّة  نصيةّ  التقديم علامة  هذا  ويشكلّ 
الطبقة   من  واسعة  للقياس على شريحة  قابلاً  رمزياً  حاملاً  بوصفها  الرواية،  في  المحورية  الشخصية  تشكلّ  في  التي  المسحوقة 

المرتبطة بهذه الشخصية في سياق المشاهدات   لمجموع الأحداث  الحديث عنها، يعدّ تبريراً مسبقاً  أو  المجتمع، وهذه الشخصية 

 المقدمة في المتن الحكائي. 
ونستشف من النص الغائب الذي تقودنا إليه البنية الظاهرة للمصاحب النصي المذكور تبريراً يعمد الكاتب إلى الإلماح إليه أو  

  الغمز منه، إذ إنّ ما دفعه إلى الوقوف عند هذه الشخصية الخيالية، برغم قابليتها الكبيرة لتفرض نفسها بقوةّ بوصفها ممكناً واقعياً، 
ي عزى إلى طبيعة الواقع الاجتماعي وشروطه اللاإنسانية التي أثرت على نحو فاعل ومباشر في صناعة شخصية أو )ذات( مهمّشة  

 مسحوقة مكتسبة لطباع تنافي جوهرها الإنساني الأصيل. 
الوقائع   لجملة  مسبقاً  الكاتب  يقدّمها  تبريرية  بنية  لتكون  صالحة  الموضع  هذا  في  المحدّدة  النصيةّ  العتبات  تبدو  وعليه 

والأحداث المقدّمة في المتن الروائي، على نحو يستحضر إلى الذهن أسلوب النتيجة المقدّمة على السبب، أو ما يمكن تسميته  

أسلوب الخطف خلفاً في تقديم مسار السرد، فإذا بنا نقع منذ بداية الرواية على الخلاصة الحديثة بأسلوب تبريري مسبق، ويعود  
التجريبية في   النزعة  ويكرّس  والتجديد،  الحداثة  طابع  الروائي  العمل  على  الذي يضفي  النحو  الأحداث على  مجريات  لعرض  بعدها 

 الاشتغال على تفاصيلها المرافقة.
 

 ب ـ الميتاسرد: 

الميتاقصّ،    السرد،  وراء  ما  مثل:  كثيرة،  تسميات  وله  ذاتها،  عن  الرواية  حديث  حول  الميتاسرد  عن  الحديث  يتمحور 
ووضعية  وأعرافها،  الكتابة  الكاتب هموم  يذكر  إذ  بالكتابة،  ذاتي  وعي  يعبرّ عن  يشكلّ  وهو  الذاتي....إلخ،  الوعي  رواية  الميتارواية، 

  الكتّاب وحالهم، ويحدّد مفهوم الميتاسرد عموماً بوصفه )تللك الكتابات التي تختبر الأنظمة الروائية وكيفية ابتداعها، والأسلوب الذي
 3تم توظيفه لتشكيل وتصفية الواقع بواسطة الافتراضات السردية والاتفاقيات(.

فيتكلم الكاتب في روايته  وما يهمنا هنا هو تلك الذاتية المرتبطة بتبرير الحدث السردي، إذ ترتد الكتابة في الرواية إلى ذاتها 
عن تلك الرواية ذاتها، عن فكرة كتابتها، عن الظروف والسياق الذي أنشأها فيه، عن كيفية اختيار أسماء الشخصيات وأفعالها، وبهذا  

 يتم توجيه اهتمام القارئ إلى عملية السرد، بدل اهتمامه بموضوع السرد. 

تدور أحداث رواية )خيال أسود( بصيغة المتكلم لشاب مجهول الهوية، يقوم بخلق طفل مسخ أصمّ أبكم منقوص الأعضاء،  
هو الكاتب نفسه، تبعاً للقرينة الدالة المتمثلة بضمير المتكلم من جهة، ولطبيعة الميتاسرد  ويبدو من خلال السّرد أنّ هذا الشّاب  

)بدأ كلّ شيء  علقة بالشاب إلى نفسه حيث يقول:  صراحةً عندما ينسب ما يدور من أحداث مت  والذي يشير فيه الكاتب إلى نفسه
عندما أخذت من أشجار السرو الحزينة لأعمل منها ساقين وذراعين، ومن أوراقها الخضراء كفّين وقدمين، ثم أخذت  

أن  تفاحة صفراء كبيرة صنعت منها وجهاً، وحبتّي عنب كأعين وجزرة صغيرة للأنف،   وموزة كبيرة للفم، ولكنني قبل 

أضعها قلت لنفسي: سيثرثر كثيراً، فأبدلتها بنصف برتقالة، رميته على المصطبة ونظرت إلى السماء، فقلت: الرّحمة  
أو   يتكلمّ  مالي بكائي  لنفسي:  أن ينطق قلت  مكوراً. وقبل  الكومة فشكّل بشراً  الزرقاء، فأمطرت على هذه  أمنا  يا 

، لأجعله معوّقاً لا يسمع ولا  يسمع؟ بماذا نفََعَنا المتكلمون والمستمعون؟ ما زاد هذا العالم بؤساً وشقاءً إلا الأصحاء
 4ينطق(.

هكذا تدور أحداث الرواية، حيث يبدأ المتكلم بتشويه ملامح الطفل ويحرمه من النطق تماماً، ويجعله يتيماً كئيباً بائساً، ويبرّر  

قائلاً:   واقعي  ذلك  ليس  حقيقتي،  ليست  قصتي،  ليست  هذه  المزعج  السرد  هذا  في  كثيراً  أو  قليلاً  اخترتم  )لربما 
وحياتي ودنيتي، هذه مخيلتي، خيالي الأسود المريض، أوهامي التي لا تعرف حدّاً، هلاوسي وكوابيسي وأمراضي  

 5وخرفي، أنا أتخيلّ، أتخيلّ فقط..(.

 
 . 6م. ن، ص 1
 . 12/ 11م، ص2017، 2فيودور دوستويفسكي، رسائل من تحت الأرض، تر: أنيس زكي حسن، الأهلية للنشر والتوزيع، الأردن، ط 2
 . 14م، ص2001، 1أحمد خريس، العوالم الميتاقصية في الرواية العربية، دار أزمنة للنشر والتوزيع، قطر، ط  3
 . 11/12أدهم عادل، خيال أسود، م. س، ص 4
 . 15م. ن، ص 5



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA)  
__________________________________________________________________________ 

23 | P a g e  

إلى    بالمتكلم  حدا  الذي  ذلك  مريض  خيالٌ  واقعه إنه  عن  معادلاً  ليكون  لا  )عوضي(  سيسميها  مشوهة،  شخصية  خلق 

الأسود،   الواقع  هذا  قسوة  أمام  انهزامه  بذلك  معوّضاً  جنسه،  من  هو  بما  الواقع  ليحارب  وسيلة  ليكون  وإنما  المعوقّ،  أو  المشوهّ 

 وانسحاقه تحت وطأته. 
وهذه   معاً،  آنٍّ  والواقع في  للمتكلم  وموضوعياً  فنياً  )عوضي( معادلاً  بدت في سياق    لقد شكلت شخصية  وإن  الشخصية 

لا منطقي، إلا أنها مقبولة فنياً لما تنطوي عليه من إمكانية واقعية مكثفة تجسّد طبيعة الأنا ـ أنا المتكلم ـ وعلاقتها بالموضوع  خيالي 
 أو بالواقع أو بالآخر.

هذه الفكرة التي يسوقها )عادل( بأسلوب فني، نجدها عند )دوستويفسكي( بأسلوب مباشر، يسوقه الكاتب في سياق   

حجاج منطقي ذي ب عد فلسفي ناجم عن مشاهدات واقعية حيةّ وتأملات غائرة في صميم طبيعة الذات الإنسانية في عصره، إنها  
ـ عند دوستويفسكي، يقول دوستويفسكي:   ـ عند عادل، ومضموناً  التشوه الإنساني شكلاً  )أجل، إن الفرد  فكرة التشوه ذاتها، 

الفعال،   في القرن التاسع عشر يجب أن يكون مخلوقاً لا شخصية له، أما الإنسان الذي يتميزّ بالشخصية، الإنسان 
 1فهو مخلوق محدود. هذا هو ما تعلمته طيلة هذه السنوات الأربعين(. 

محدودة   لتكون شخصية  تصلح  لا  إنها  إذ  التاسع عشر،  القرن  عليه شخصية  تكون  أن  يجب  لما  تبريراً  بهذا  الكاتب  يقدّم 
)ولم يقتصر الأمر  الصفات، أو أحادية الصفات، سلباً أو إيجاباً، وإنما خليطاً من هذا وذاك، أو قل: شخصية ضائعة لا تعرف ما تكون:  

على أنني لم أستطع أن أكون حقوداً، وإنما لم أكن أعرف كيف أكون أيّ شيء! لم أستطع أن أكون حقوداً أو طيب  

 2القلب، ولا نذلاً أو أميناً، ولا بطلاً أو حشرة(. 
أننا   بمعنى  قاطبةً،  التاسع عشر  القرن  لشخصية  رمزياً  أو  موضوعياً  معادلاً  السياق  في  )دوستويفسكي(  وتبدو شخصية 

فإنه   التدقيق،  وجه  كذلك على  يكن  لم  وإن  وطبيعته،  المجتمع  ونرصد في ملامحه ملامح  المجتمع،  في  نسمع في صوته صوت 
توازي فكرة   الفكرة  والاستمرار فيه، وهذه  قادراً على مجاراته  ليكون  إلا  ليغدو نسخةً عن مجتمعه وطباعه، لا لشيء  واثب  سعيٍّ 

خلق )عوضي( على الشاكلة التي آثرها )عادل(، أو قل: إننا نقرأ في شخصية )عوضي( ملامح قوية من شخصية )دوستويفسكي(  

 والعكس بالعكس. 
ويجعل )عادل( من شخصيته أو شخصية المتكلمّ في الرواية، شخصية هلامية ذات طابع مزدوج يتشاطره الواقع والخيال أو  

أنها   بمعنى  إليها،  ي نظر  ولا  وتنظر  ت رى،  ولا  وترى  ت سمع،  ولا  تتكلم  فهي شخصية  معاً،  آنٍّ  في  والعدم  الوجود  أو  والوهم  الحقيقة 
المتخيل،   المتلقي  أو  الضمني  القارئ  لسان  على  يورده  تساؤل  بصيغة  ويسوقه  الكاتب  يعيه  الإشكال  وهذا  إشكالية،  شخصية 

بالحوارية:   )باختين(  أمامها، وتعلقّ وتغضب قربها، وتستهزئ وتصرخ  بأسلوب عبرّ عنه  العجوز وتهمس  مع  )كيف تتحدّث 

تشك تتحسسك،  تراك،  تسمعك،  أفلا  شيبة..  لها  تهتز  أن  حتى  دون  وخلفها؟  حتى    جنبها  لك  تلمح  ألا  بوجودك؟ 
 3ظلّا؟ً!..(. 

الواقع   على  ينطوي  خيالٌ  أنه  بيد  وممكن،  جائز  الخيال  في  ما  وكلّ  خياله،  في  حرٌّ  أنه  من  ذلك  من  موقفه  الكاتب  ويبررّ 
الموضوعي، وليس ضرباً من العبث والهذيان، إنه خيالٌ مبررّ، ولذا نراه يدافع عن موقفه بصلابة، مبررّاً جنوحه إلى الخيال في تشكيل  

السرد:   أما  مسار  وحقيقيا؟ً  واقعاً  تجعلوا كلّ شيءٍ  أن  لمَ تصرّون على  الشديد في فهمي؟!  العند  هذا  لمَ  أعرف  )لا 
والنائحات   والأمراض  والشهداء  الجنائز  هي  ما  وانكساراً..  وإحباطاً  فشلاً  الواقع  كفاكم  أما  بؤساً؟  الحقيقة  كفتكم 

 4والمرض والخوف والفقدان والعذاب إلّا واقعاً..( والقبور والأيتام والأرامل إلا حقيقة.. ما هو الدمع والحزن والألم

الواقع   من  قوية  ملامح  على  ينطوي  خيال  هو  بل  عابثاً،  خيالاً  ليس  أنه  إلا  منطقي،  لا  عجائبي  خيال  إزاء  كنا  وإن  إذن، 
)أستطيع الآن أن أجعل الطفل الأخرس  ما ذهب إليه فنياً: مقصده في  ي إليها الكاتب تبررّوالحقيقة، ولا سيما أن الغاية التي ينته

أجعل   من  أحقر  لأني  هذا  أفعل  لن  هذا.  أفعل  لن  ولكنني  الجنة،  إلى  بالعجوز  ويهرب  مجنّح،  حصان  إلى  يتحول 
 5النهايات سعيدة!.. يا خيالي الأسود كمستنقع، تملك من الشر ما يكفي لأن تكون إنساناً!..(. 

يقدّم   ولذا  الإنسان،  عليها  بلِ  ج  التي  الفطرة  هو  بل  الإنسانية،  الحياة  جوهر  بوصفه  بالشر،  واعٍّ  تفكير  عن  )عادل(  يصدر 

)ليس في استطاعتك  تصوره السابق على أنه تبرير منطقي لما ذهب إليه، وهو التصور ذاته الذي ذهب إليه )دوستويفسكي(:  
أن تكون إنساناً مختلفاً، وإنه حتى إذا كان لديك شيء من الإيمان ومتسع من الوقت لتصبح إنساناً آخر، فإنك لا تريد  

أن   تريد  الذي  الشكل  ذلك  الواقع  في  يوجد  لا  ربما  لأنه  منه،  شيئاً  تفعل  لن  فإنك  ذلك،  في  رغبت  إن  وحتى  ذلك، 
 6تكون(. 

الصريح:    تبريره  في ذلك  الخيرّ، مقدماً  المجتمع  أو  الخيرّ  الإنسان  بذلك وجود ذلك  الكاتب  الأمر  ينفي  أفظع ما في  )إن 
ينجلي في أن ذلك كلهّ متفق مع القوانين الأساسية في الطبيعة، والتي تميزّ الإدراك الشديد، بما في ذلك القصور  

الأولى،   لتلك  مباشرة  نتيجة  تعتبر  التي  ـ  الذاتية  الاستمرارية  ـ  نفسك  الذاتي  تغيير  على  قادر  غير  فإنك  ولذلك 

بالمرّة أيضاً. ونستنتج من ذلك أن الإنسان غير ملوم إذا صار نذلاً من جراء   وحسب، وإنما لا تستطيع أن تفعل شيئاً 
 7هذا الإدراك الشديد، وفي ذلك عزاء كبير للنذل الذي يدرك أنه نذل فعلاً(. 

إذن هو وعي خاص بأن الشر أصل الخلق والفطرة التي ف طر عليها البشر، وكل محاولة للتغيير ستبوء بالفشل الذريع، ذلك   
بالتغيير إنما يحارب قوانين الطبيعة أو يفكر  العبث واللاجدوى. ولعلّ هذا  لأن من يحاول  إلا ضرباً من  ، وعليه لن تكون محاولته هذه 

 التبرير يتّخذ شكلاً آخر، ولكن وإن كان مغايراً شكلاً، إلا أنه يعود إلى الجوهر ذاته، فالكاتب يلقي على المجتمع مسؤولية دفع المرء

إلى اكتساب صفة الشر، والاستمرار فيها، ذلك أن شدّة اكتساب صفة الشر جعلت ما هو مكتسب طبعاً أصيلاً، وهو ما نجده جلياً 
واية، ومع ليزا، المرأة التي كنَّ لها في صدره مزيجاً من الحب والحقد، أو الخير والشر  في سياق علاقة الكاتب مع أصدقائه في الر

 8)إنهم. إنهم لا يدعونني.. ولا أستطيع.. لا أستطيع أن أكون صالحاً(. في آن: 
لينشأ نشأة   أو  إن )دوستويفسكي( يبرر في سرديته وحشيته وشرهّ، فالمجتمع لم يترك له فرصة ليكون إنساناً صالحاً، 

)وفي صباح يوم بارد خرجت  سويةً قوامها الخير والإنسانية، وهذا التبرير يبرز واضحاً عند )عادل( في إحدى محطاته الميتاسردية: 

 
 . 19دوستويفسكي، رسائل من تحت الأرض، م. س، ص  1
 . 19م. ن، ص 2
 .18أدهم عادل، خيال أسود، م. س، ص 3

 . 18م. ن، ص 4
 . 19/ 18م. ن، ص 5
 . 23الأرض، م. س، ص دوستويفسكي، رسائل من تحت  6
 . 23م. ن، ص 7
 . 189م. ن، ص 8



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA)  
__________________________________________________________________________ 

24 | P a g e  

من البيت، لأذهب إلى المدرسة، وفي الطريق وجدت ثلاثة رجال يحاصرون طفلاً في قطعة أرض فارغة، ثم يطلقون  

ليلة ذلك الصباح،   منذ  قانياً.. وهربوا..  مترباً  ملوثاً  لزجاً  التربة مفتتاً  على رأسه طلقتين حارتين ليستقرّ دماغه على 

وقد هجرتني الزهور والنساء وأصبحت أحلم وأتخيل وأفكر في الدم والخوف والقتل والجثث والرجال الذين يمضغون  
 1وسكنتني هذه المخيلة البشعة الظلماء السوداء القاسية(. عظام الأطفال بأنيابهم، هجرتني طفولتي يا سادتي،  

)خيار   تسميته  يمكن  فيما  فنياً  تتجسد  والتوحش،  الإنسانية  أو  والظلم،  العدل  أو  والشر،  الخير  بين  الصراع  جدلية  إن 
الضرورة(، فالإنسان ليس حراً وليس مخيرّاً، بل هو مسيرّ ومكيفّ وفق طبيعة المجتمع وسلوكه وآثاره، وخيار الضرورة هذا عبرّ عنه  

)في هذا العالم لا مكان للخير والحب والرحمة والحقّ. هذا العالم وكر  كلٌّ من الكاتبين، بأسلوبه، فقد بررّه )عادل( بقوله:  

قطار.   محطة  الدنيا  وهذه  السامة،  السوداء  للعناكب  بيت  للدببة،  مغارة  للنسور،  أو  للوحوش، عش  تسافر  أن  فإما 
الجاحد  للنفوس  سلفاً  محجوزة  السفر  ومقاعد  كالفأر.  العجلات  تحت  الإنسانية  تُسحق  ولمعدومي  الضمير  ميتة  ة 

 2والمودة والعطف والحب والتسامح. هل تظنون بأننا بشر؟(. 
 

ت سلمّ    أن  وإما  الموت،  إما  وت طبوإذن  المجتمع  مجال   علإرادة  فلا  المتوحش،  الهمجي  سلوكه  في  حذوه  وتحذو  بطباعه 
من حيث الجوهر:    في تبريره  لمجابهته أو محاولة تغييره. أما )دوستويفسكي( في طريقة طرحه للموضوع، وإن كان يتفق مع )عادل(

إذ بينما كنت غارقاً    )إما أن أكون بطلاً أو أن أكون القذارة بعينها، فليس هناك حل وسط، ولكن ذلك أدى إلى دماري، 

وكأن   القذارة،  على  يغطيّ  البطل  كان  وهكذا  أخرى،  أحيان  في  بطلاً  كنت  بأنني  نفسي  أعزّي  كنت  القذارة،  في 
كنت   ولهذا  فيها،  يغرق  أن  من  البطل فكان أسمى  أما  القذارة،  الإغراق في  العادي كان يخجل من  الفاني  الإنسان 

 3ارة بضمير مرتاح(. أغوص في تلك القذ
إنه إقرار بما ليس منه بد، إقرار بلا جدوى التغيير، فلقد استقرّ المجتمع على حال صارت أشبه بـ )تابو( يستحيل اختراقه أو  

  )كلتعديله، وما من وسيلة لضمان الاستمرارية سوى التسليم بالواقع ولو كان أشبه بالخيال، وبالحقيقة ولو كانت أقرب إلى الوهم: 

ما أعنيه منذ لك كلهّ هو أن الأفضل أن لا يفعل المرء شيئاً! والأفضل هو البقاء في حالة الاستمرارية المدركة! وهكذا،  
فيا مرحباً بباطن الأرض. ورغم أنني قلت أنني أحسد الإنسان الطبيعي إلى آخر قطرة مما تفرزه كبدي من حقد، إلا  

 4أنني لا أكترث ولا أميل إلى أن أكون في مثل مكانه في الحال التي هو عليها الآن(. 
هذه الحقيقة على نحو مباشر دون مواربة، فقد قدّمها لنا )عادل( بأسلوب فني جعل تبريره  ولئن قدم لنا )دوستويفسكي(   

عنه،   مستنسخة  صورة  بل  للواقع،  موضوعياً  معادلاً  الحلم  الواقع:  فيه  تغيير  عن  كعجزه  الأحلام  تغيير  عن  عجزه  كان  وجعل  )لو 

كنت   الحروب،  من  يعودوا  لن  الذين  الآباء  ينتظرون  المحطات  في  اليتامى  تركت  لما  بالأحلام  أتحكم  أن  باستطاعتي 
بالأحلام   أتحكم  أن  باستطاعتي  كان  لو  الحقول.  في  الورقية  الطائرات  لهم  يصنعون  وهم  بآبائهم  يحلمون  جعلتهم 

أوراقه  ا ضحكات  لكنت حلمتُ بنفسي طفلاً صغيراً مستلقياً على عشب ناعم الملمس تحت شجرة صفصاف كبيرة، 
بقدمي   أرفس  وأنا  إبطي  يغرّد في  أبي، فطير صغير  وأغصانها عيون  والسعادة.. كنت دخلت هذا  أمي  الضحك  من 

 5الحلم وما خرجت منه أبداً(. 
وإزاء هذه الحتمية التي تملك على المرء واقعه وخياله معاً، تبدو فكرة الحرية التي نلحظها بقوة في الروايتين حاملة للدلالة  

لإنسان  قة لا يد لالنقيضة، بمعنى أننا نقرأ حرية أفعال كل من الشخصيتين في الروايتين ولكن هذه الحرية في الحقيقة جبرية مطل

الذين  :  بها الأطفال  ولأن  أخرس..  طفلاً  خلقتُ  بأني  بهم  )تخيلت  الاحتفاظ  يمكن  لا  المرضى  الأدباء  خيال  يخلقهم 
كالدمى قررت أن أرسله لهذه العجوز لتربيه ولكني سأبقى أراقبه، أتأمله، أنظر إليه يكبر وينمو ويزهر ويخضر ويفرح  

حييه، أقتله، أعذبه، أسعده، أحزنه، من حقي فهو ملكي، لي،    ويحزن. 
ُ
طفلي الوحيد الذي خرجت    صنيعتي، خيالي، أ

 6به من الدنيا(. 

إن )عادل( يوهمنا أنه حرٌّ في كيفية خلق طفله )عوضي( في خياله، يوهمنا أنه صاحب خيال حرّ، ولكنه في الحقيقة أسير   

 جبرية الواقع، لدرجة أن خياله هذا ارتمى مستسلماً بقوة الواقع الضاغطة، حتى غدا الحلم معادلاً رمزياً للواقع بكل تجلياته، بل إننا
نرصد في مسار حلمه هذا على مستوى السرد ملامح الواقع والحقيقة لا غير، والدليل على هذا أنه لو كان يملك حرية خياله لرسم  

لنا صورةً معاكسة لطفله )عوضي( لجهة كيفية خلقه، ولجهة مسار الحدث الروائي برمته، على نحوٍّ يجعل منها محاولةً أدبية واعية  
للخروج أو الهروب من الواقع نحو ما تتسم به الأحلام عادة من جمال وبهاء وطمأنينة، إلا أنه آثر في خياله ـ ارتهاناً للواقع وسطوته 

على الذات ـ أن يواجه القسوة بالقسوة، والانتقام بالانتقام، بغية تحقيق قدر من التوازن النفسي، وهو مسار سردي جديد، بعيد  
 عن صبغة الرومانسية الطوباوية التي يشكل لها الحلم ملجأً مجذوذ الصلة بالواقع، ومهرباً من شقائه وعذابه وآلامه. 

نحو    )دوستويفسكي(وعلى  يذهب  مشابه  سياق    ، واقعي  في  فلسفي  ملمح  على  ينطوي  مباشر  بأسلوب  تبريره وإن 

الإنسان:   مصلحة  ضد  أو  حماقة  كانت  وإن  الاختيار  أن  حرية  يفضّل  كان،  وأياً  زمان،  أي  وفي  مكان  أي  في  الإنسان  )إن 
يتصرف باختياره، لا كما يملي عليه عقله أو مصلحته، وقد يختار المرء ما هو ضد مصالحه... إننا غالباً ما نخطئ في  

الفارغ، ونحن على   اللغو  اللغو الفارغ في بعض الأحيان لأننا نرى في ذلك  فهم فائدتنا فنحسبها اختياراً، وقد نختار 
أن نقبلها  حماقتنا، أبسط الوسائل للحصول على فائدة مفترضة... لن تسألنا الطبيعة أن نأذن لها بشيء، وإنما علينا  

كما هي دون أن يكون لنا أن نجعلها كما نشتهي، ولو كنا نطمح إلى القواعد والقوانين، بل حتى إذا كنا نطمح أنبيق  

 7سيكون مقبولاً أردنا أم أبينا..(.  التقطير الكيميائي، وإلا فأنه
إلا لغو وعبث لا نفع منها، لكونها محكومة بقوانين الطبيعة التي لا فليس للمرء أن يتوهم أنه حرّ الاختيار، فما خياراته  وإذن   

 يتسنّى لأحد تغييرها أو رفضها. إنما حقيقة مؤلمة ولكن ليس للعقل بد من الإقرار والتسليم بها.
وفي إطار جدلية العلاقة وإشكاليتها بين الذات وذاتها، والذات والآخر، تنكشف حالة الكره والعداء المستحكم في الذات عن   

التضاد،   أو  التناقض  أو  التقابل  قائمة على  العميقة  دلالة مزدوجة  الإنسانية  النزعة  إلى  ي عزى  إنما  إيجابية  الذي يحمل دلالة  فالكره 

التي لا تفتأ تلتمع بوارقها قويةً بين الفينة والأخرى، بالرغم من محاولات الذات كبتها أو بترها ومحوها، وليس من المستغرب أن يبدو  

 
 . 22/23أدهم عادل، خيال أسود، م. س، ص 1
 . 47م. ن، ص 2
 . 90دوستويفسكي، رسائل من تحت الأرض، م. س، ص  3
 . 65م. ن، ص 4
 . 230أدهم عادل، خيال أسود، م. س، ص 5
 . 15م. ن، ص 6
 . 47/50ص دوستويفسكي، رسائل من تحت الأرض، م. س،  7



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA)  
__________________________________________________________________________ 

25 | P a g e  

أو للآخر   لذاتها  الذات  تكنّه  الذي  الحقد  أو  والضرورات الكره  والمفارقات  المغالطات  نتيجة  فيها،  المتجذرة  الإنسانية  لنزعة  قوياً  تبريراً 

القاسية التي تفرض عليها، ومن ذلك ما يرد لدى )دوستويفسكي( في مواضع شتّى، كدفاعه عن حرية الاختيار الذي يشعر المرء 

وإنسانيته:   أرغن  بوجوده  في  مفتاحاً  هو  أليس  اختياره؟  وبدون  إرادته،  حرية  بدون  رغباته،  بدون  الإنسان  هو  )وما 
 1وحسب؟(. 

)إن الحياة عذبة حتى  إنه تبرير لرؤية الحياة المشرقة وسط كل ظلام الواقع الدامس. واستشعاراً لألقها وبهائها ودفئها:   
في الشقاء ومن الأفضل أن يكون الإنسان على قيد الحياة، مهما كانت قاسية. وماذا لديك الآن؟ لا شيء غير الشرّ..  

 2تفو!(. 

أما )عادل( فيبررّ كرهه الإيجابي بما يضمره من حب عظيم لأحبابه الذين فارقوه راحلين أو موتى، على نحو ما يسوقه في  
 بينه وبين المتلقي: ة مفترضةحواري

 
 )ـ إف! اتركوا الدمع نائماً تحت دثاره ولا توقظوه.. 

 ـ لهذه الدرجة!؟ 
 3ـ رحل عني أحبتي متتابعين بالطوابير..(.

 في سموها الإنساني النبيل:إنها لحظات الارتداد والعودة إلى الذات الحقيقية  

 )ـ لم يعد خطابك معنا بتلك القوة والقسوة، لمَ هذا الضعف الرقيق فجأة؟!.. 
 4ـ يبدو أني تعبت..(. 

 
ا يفرضه الواقع الاجتماعي على الذات مما ليس من جوهرها أصلاً، ولا مَ الذات والمجتمع فلِ أما تبرير الحقد السلبي تجاه   

)وهكذا كرهتهم جميعاً، وتركتهم،  سيما إذا كان المرء يرى فيمن يفرض سطوته عليه أنه أدنى منه علماً ومعرفةً وفهماً وإدراكاً:  

قامتي   وكذلك  يضحكهم،  وجهي  وكان  تخيفني،  خشونتهم  وكانت  المفرط،  الجبان  الجريح  كبريائي  في  وتقوقعت 
يكونوا   ولم  الأشياء ضرورةً،  أشدّ  يفهمون حتى  يكونوا  ولم  بالبلاهة...  تتسم  كانت وجوههم  فقد  ذلك  ومع  القصيرة، 

 5مستواي(.   مولعين إلا بكل ما هو عادي، لم يكن يعجبهم العمق في التفكير، ولهذا كنت أعتبرهم أقل من
، إن عادل بررّ انتقامه عامداً في خياله:  انتقامولئن وقف كره )دوستويفسكي( عند حدود الذات، فلم يجاوزها ليتحول إلى   

مخيلتي   في  جميعاً  منكم  وسأنتقل  أنتقل  ولهذا  والخيانة،  والخذلان  والخوف  والوحدة  الإهمال  من  أعاني  أنا  )فها 

وحشية   بكل  منكم  سأنتقل  لاحقاً.  سأخلقها  التي  وشخوصي  وأوهامي  وسرابي  وقصصي  خيالي  في  القادمة. 
وإصرار وإقدام وشجاعة.. سأجعل منكم مسامير للتوابيت، سأحولكم لأجنحة ذباب يحتضر، سوف أجعل الرعب يحتل  

في   الغربان  ورائكم  وستركض  الشمس،  تحت  الخفافيش  تطاردكم  سوف  وقلوبكم،  وأرواحكم  وعيونكم  صدوركم 
وأيامكم حفراً  لتجعل سنينكم  ترابها  تحت  من  والأزقة، وستخرج حيوانات الأرض  والغابات  مظلمة.... عندما    الشوارع 

ع أو  تتعرّض للظلم والاضطهاد والحرمان والذل في حياتك فإن ردّك على الناس سيكون على نوعين.. إما في الواق
 6اني(. في الخيال، أنا من النوع الث 

الواقع   بالانعزال والانسحاب من ضجيج  الرئيستين، والمتمثل  لمآل كل من الشخصيتين  ولعلّ كل ما سبق يقدّم لنا تبريراً 

)تنمروا عليّ، انعتوني بالخبَل، واصفوني بالعته والخرف المبكر،   لشخصية المتكلم:  الأسود، لقد كانت الذات الجوانية ملجأً 
يكلم نفسه ماشياً في   الذي  أمامكم وقولوا لبعضكم ضاحكين: هذا  أمرّ  بينكم عنما  تهامسوا فيما  بالجنون،  لقبوني 

أجد حشرة،   لم  أجد،  فلم  ويسمعني  أكلمه  الكون  هذا  واحد في  بحثت عن شخص  نفسي،  أحدّث  ولهذا  الحارات.. 
.. منذ تلك اللحظة  نبتة، نبعاً، صخرةً، شجرةً، ذرّة رمال.. وعندما لاح وجهي لي لأول مرة متموجاً فوق سطح مستنقع

 7. عرَفتُ ألا أحد يسمعني في هذا الكون غيري..(

)دوستويفسكي( حياته تحت الأرض الموئل الأخير لكل انقساماته وتمزقاته التي ذهبت به كما كان القبو الذي أمضى فيه   
)كنت أريد أن  المتلقي على أقل تقدير:  الملجأ الذي يرجوه  )ليزا( التي كان من الممكن أن تكون  ه العميق لـكل مذهب، برغم حب

تختفي، كنت أبحث عن السلام، وكنت أريد أن أظل وحدي في زاويتي الحقيرة. كانت الحياة الحقيقية التي لم أكن  
 8معتاداً عليها قد سحقتني بحيث إنه لم يكن في وسعي أن أتنفس(.

 
 

 نتائج البحث 

قدّمت الرواية التجريبية أنموذجاً أدبياً مفتوحاً على تقنيات روائية شتّى، تخالف أو تغاير إلى حدٍّّ بعيد نمط الرواية الكلاسيكية  -1
وتقنياتها، متّخذةً من الذات أو ضمير المتكلمّ قبِلتها الرئيسة في عقد مسار السرد والحبكة القصصية، على نحو يكشف عن  

 طبيعة العلاقة الشائكة والإشكالية بين الذات والآخر، إنساناً أو موضوعاً، وبين الذات وذاتها لجهة جدلية علاقتها بالموضوع. 
الرواية التجريبية، بوصفه مساراً سردياً او حدثياً موازياً، ينطوي على شكلّ الميتاسرد أو التبرير الحدثي ركيزة أساسية في   -2

وظائف شكلية ومضمونية، فأمّا الشكلية فتتمثل في كسر مسار التعاقب الحدثي على نحو يؤسس لوقفة يمكن تسميتها 

باستراحة السرد، يبرز فيها صوت الراوي أو الكاتب ناقداً ومبررّاً ومعلقّاً على مسار الحدث السردي في سياق علاقة حوارية 
بينه وبين القارئ الضمني أو المتلقّي المفترض. وأمّا المضمونية فتتمثل في ما يقدمه الكاتب من إضاءات وتعليلات وشروح 

انفعالاتها وأفكارها وهواجسها، وتصويب  الباطنة واستبطان  الذات  واستدراكات، توفّر للمتلقي حظاًّ من الدخول إلى عوالم 
 الرؤية أو تعديلها وفق الرؤية الإبداعية للراوي، وطبيعة وعيه الخاص. 

 
 . 49م. ن، ص 1
 . 143م. ن، ص 2
 . 298أدهم عادل، خيال أسود، م. س، ص 3
 . 240م. ن، ص 4
 . 104دوستويفسكي، رسائل من تحت الأرض، م. س، ص  5
 . 30/31أدهم عادل، خيال أسود، م. س، ص 6
 . 181/182م. ن، ص 7
 . 194دوستويفسكي، رسائل من تحت الأرض، م. س، ص  8



European Journal of Humanities and Educational Advancements (EJHEA)  
__________________________________________________________________________ 

26 | P a g e  

بما  -3 الجادةّ،  التجريبية  للرواية  أنموذجين  و)رسائل من تحت الأرض( لدوستويفسكي  روايتا )خيال أسود( لأدهم عادل،  تعدّ 

الشكلي، المستوى  تبرير الأحداث،  تحمله من خصائص جمالية على  أو  الميتاسرد  آلية  باعتماد  الثيمة   ممثّلاً  وعمق في 

الملجأ الأخير الفكرية الذات بوصفها  الواقع واللجوء إلى  بالعدمية والعزلة والانسحاب من  ، على مستوى المضمون، ممثلة 
، على نحو يجلو   والوحيد من قسوة الواقع الاجتماعي وسطوة الشرط التاريخي الراهن الذي فرضته طبيعة العصر الجديد

 الخاصة لكلا الروائيين.  والفكرية السمات الإبداعية
باشتغاله على المنحى التخيلّي، بما يتسم به من    –في انتهاجه تقنية الميتاسرد أو تبرير الأحداث    –امتاز أسلوب )عادل(   -4

الخيال  برز في  توظيفاً  يأتِ عبثاً، وإنما موظفاً  الخيالي الذي اعتمده لم  الفضاء  امتداد ولامألوفية وغرابة ولامنطقية، إلا أن 

إطار  في  والمأزومة  القلقلة  الذات  طبيعة  ويكشف عن  وممكناته،  وخصائصه  يحمل سماته  الموضوعي،  للواقع  فنياً  معادلاً 
 علاقتها بالواقع الاجتماعي. 

أسلوب المباشرة الواضحة أو الأسلوب اللغوي    –في انتهاجه تقنية الميتاسرد أو تبرير الأحداث    –اعتمد )دوستويفسكي(   -5
 المباشر، مؤثراً الابتعاد عن التصوير الإيحائي للأفكار، دون أن ينص ذلك من فنّيتها أو جدّتها الأسلوبية. 

 
 

 المصادر والمراجع 

 م.2021، بغداد،  5أدهم عادل، خيال أسود )أهلاً بكم في عقلي(، دار سطور للنشر والتوزيع، ط -1
 م. 2017، 2فيودور دوستويفسكي، رسائل من تحت الأرض، تر: أنيس زكي حسن، الأهلية للنشر والتوزيع، الأردن، ط -2

 م. 2003،  1بوشوشة بن جمعة، التجريب وارتحالات السرد الروائي المغاربي، المغاربية للطباعة والنشر، تونس، ط  -3
 م. 1997،  1ابن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت، مج  -4

 م. 2011، دبي،  1ورهان التجديد، دار الصدى للطبع والنشر، ط محمد برادة، الرواية العربية  -5

 م. 1996في نظرية الرواية، سراس للنشر، تونس،  محمد الباردي ـ -6
 م.  2004ـ إنشائية الخطاب في الرواية العربية الحديثة، مركز النشر الجامعي، تونس،   

 م. 2002، دمشق،  2ـ الرواية العربية والحداثة، دار الحوار للنشر والتوزيع، ط 
 م. 2005،  1صلاح فضل، لذّة التجريب الروائي، أطلس للنشر والإنتاج الإعلامي، القاهرة، ط  -7

 م.1998عبد الملك مرتاض، في نظرية الرواية، بحث في تقنيات السرد، عالم المعرفة، الكويت،  -8

 م. 1982، 2عويدات، بيروت، باريس، طميشال بوتور، بحوث في الرواية الجديدة، تر: فريد أنطونيوس، منشورات  -9
 م. 2008شكري عزيز الماضي، أنماط الرواية العربية الجديدة، عالم المعرفة، الكويت،   -10

 م. 2014،  1عبد المجيد الحسيب، الرواية العربية الجديدة وإشكالية اللغة، عالم الكتب الحديث للنشر والتوزيع، إربد، ط  -11
شعبان عبد الحكيم محمد، الرواية العربية الجديدة، دراسة في آليات السرد وقراءات نصية، الوراق للنشر والتوزيع، عمّان،  -12

 م. 2014،  1ط
 م. 2009، 1فخري صالح، في الرواية العربية الجديدة، الدار العربية للعلوم ناشرون، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط -13

عبد الحق بالعابد، عتبات لجيرار جينيت من النص إلى المناص، منشورات الاختلاف، الدار العربية للعلوم ناشرون، الجزائر،  -14

 م. 2008،  1ط
 م. 2001، 1أحمد خريس، العوالم الميتاقصية في الرواية العربية، دار أزمنة للنشر والتوزيع، قطر، ط -15


